
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۰۳ خرداد ۱۴۰۴

مواسعه و مضایقه
جلسه 98 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

نظر تحقیق حضرت استاد در روایات «سبعه احرف»
بعد از بررس روایات «إن القرآن نزل عل سبعة أحرف» به این نتایج رسیدیم که برخلاف برخ دیدگاهها، این روایات در کتب
امامیه نیز وارد شده و حت ممن است ادعای تواتر آن مطرح شود، همانطور که مرحوم آقای حائری به آن اشاره کردهاند.

نته کلیدی در فهم این روایت، تنوع معان کلمه «سبعة أحرف» در استعمالات مختلف است. بر این اساس، امام (علیهالسلام)
ر، «سبعة أقسام» را که به ابعاد محتوایدی از «سبعة أحرف» «سبعة لهجات» (هفت لهجه) را اراده کردهاند؛ در جای گاه

قرآن نظیر اوامر و نواه اشاره دارد؛ و در موردی دیر، «سبعة بطون» را که به لایههای باطن و عمیق قرآن دلالت دارد. اما در
روایت که فضیل بن یسار از امام (علیهالسلام) نقل مکند و مگوید: «إن الناس یزعمون أن القرآن عل سبعة أحرف»، امام
مفرماید: «کذبوا اعداء اله»، که در این مورد، «سبعة أحرف» به معنای «سبعة قراءات» است و این معنا را باطل و دروغ

مشمارند.

این تبیین، تعارض ظاهری میان روایات را به خوب حل مکند، زیرا دلیل وجود ندارد که «سبعة أحرف» همواره بر ی معنا
حمل شود. ائمه (علیهمالسلام) خود فرمودهاند: «إن اللمة الواحدة لتنصرف إل سبعین وجهاً»، و هر بار که امام کلمهای را
بیان کرده، معنای خاص را اراده کرده است. این روایت خود ی از اسباب تعارض را بیان کرده و راه جمع بین احادیث

متعارضه را نیز ذکر مکند؛ بدین معنا که ی از اسباب تعارض، اراده معان مختلف در استعمالات گوناگون است و فقیه باید
با یافتن قرائن، معنای مورد نظر در هر مورد را تشخیص دهد. این نتیجهگیری، برخلاف دیدگاههای چون آقای خوئ که روایت

را مطلقاً قابل طرح مدانستند جمع جامعتری از روایات ارائه مدهد.

جمع بندی ترجیح اخبار مواسعه از دیدگاه صاحب جواهر
در مباحث فقه، خصوصاً در باب تعارض اخبار، صاحب جواهر (قدس سره) در ترجیح اخبار مواسعه بر اخبار مضایقه به

قاعده «الجمع مهما امن أول من الطرح» استناد منمایند. ایشان تصریح دارند که این قاعده جمع، مستند به روایات متعددی
است که از جمله آنها متوان به روایت «إن القرآن نزل عل سبعة أحرف» اشاره نمود که پیشتر به تفصیل مورد بحث قرار

گرفت. ی از وجوه مرجحه روایات مواسعه بر روایات مضایقه از منظر ایشان این است که اگر به اخبار مضایقه عمل شود،
لازم مآید که اخبار مواسعه به طور کل کنار گذاشته شوند، در حال که عمل به اخبار مواسعه، امان تحقق عمل به اخبار

مضایقه را نیز فالجمله فراهم مآورد. ایشان مفرمایند عمل به اخبار مواسعه، غالباً موافق با روایات است که دلالت بر تخییر
دارند، مانند «بأیهما أخذت من باب التسلیم وسعت»؛ زیرا کنار گذاشتن اخبار مواسعه و اکتفا به اخبار مضایقه، با این روایات

نیز منافات دارد.

صاحب جواهر در ادامه استدلالات خویش، عمل به اخبار مضایقه را بر وجه که خصم ادعا مفکند؛ یعن لزوم تخصیص
تمام امور مباح به قدر ضرورت در صورت وجود نماز قضا و فوریت آن، مستلزم تخصیص عمومات آیات و روایات بشماری
مداند که به اباحه بسیاری از امور دلالت دارند. این امر همچنین مستلزم طرح صحاح مستفیضه و حمل آنها بر وجوه بعید، و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نیز اعراض از اصول مقرره، احام معتبره و مؤیدات کثیره است که برخلاف عمل به اخبار مواسعه مباشد.

 ایشان دستکم هفت یا هشت وجه برای ترجیح اخبار مواسعه بر مضایقه ذکر منمایند، از جمله: موافقت اخبار مواسعه با
قرآن، موافقت با سنت قطعیه رسول خدا (صلالهعلیهوآله)، مخالفت اخبار مواسعه با عامه (در مقابل موافقت اخبار مضایقه با
عامه)، موافقت اخبار مواسعه با شهرت، سیره و اجماع، و نیز موافقت با سهولت و سماحت دین و نف عسر و حرج. نته قابل
توجه و اجتهادی که صاحب جواهر مطرح منمایند و پیش از ایشان کمتر دیده شده است، این است که قاعده مسلمه «الجمع
مهما امن أول من الطرح» را نیز مستفاد از روایات مدانند، در حال که برخ دیر (مانند مؤلفین رسائل و کفایه) دلیل این

قاعده را اعتبار عقل یا عقلای مدانند.

ضوابط تعارض اخبار و حقیقت عدم تناقض در کلام معصومین
در مسئله تعارض اخبار، مرحوم صاحب جواهر نتهای بدیع مطرح کردهاند که در میان مباحث اصول، خصوصاً در بحث

اخبار متافئه، جایاه ویژهای دارد. ایشان پس از کنار نهادن تمام وجوه متعارف ترجیح، از جمله شهرت، سیره، اجماع و مانند
آنها ـ که در مجموع بالغ بر نُه جهت مشوند ـ به بیان ضابطهای متفاوت برای حل تعارض میان اخبار متافئه پرداختهاند.

ایشان مفرمایند: در فرض که دو روایت از جمیع جهات متساوی باشند و هیچ مرجِح برای هیچی نسبت به دیری در کار
نباشد، باید تمام آنها را به منزله «کلمة واحدة من متلم واحد» فرض کرد. یعن گرچه این روایات از چند امام علیهمالسلام

صادر شدهاند، باید فرض شود که همه آنها از ی قائل در ی مجلس واحد صادر گشتهاند. این فرض ـ به تعبیر ایشان ـ
ره در تعارض اینگونه روایات است. در واقع، در مقام تحلیل، باید مجموعه روایات متعارض را همچون سخنضابطه مقر

واحد از امام واحد تلق کرد تا بتوان از مجموع آنها معنای روشن، منسجم و واحد استنباط نمود.

و لا ريب ف اقتضاء العمل بأخبار المضايقة عل الوجه الذي يدعيه الخصم تخصيص عموم آيات و روايات لا تحص، و طرح
صحاح مستفيضة و أخبار معتبرة، و حمل بعيد جدا لجملة من أخبار أخر، و إعراض عن عن أصول مقررة و حم معتبرة و

مؤيدات كثيرة بخلاف العس، فإنه يمن رجوع أخبار المضايقة اليه عل أحسن وجه و أجمله كما يعرف بالتأمل فيما مض مما
قدمنا، بل لو أغضينا عن ذلك كله كان مقتض الضوابط المقررة ف تعارض الأخبار المتافئة أنها تفرض بمنزلة اللام الواحد

من متلم واحد ثم ينظر فيما يظهر منه مما يقرب حمله عليه و من المعلوم أنه لو صنع ذلك كان استفادة جواز تقديم كل من
الحاضرة و الفائتة منه أوضح شء. [1]

به عنوان نمونه، در مسئله تقدیم نماز حاضر و قضا، صاحب جواهر نتیجه مگیرند که از مجموع روایات استفاده مشود ملف
در هنام دخول وقت، مخیر است که ابتدا نماز حاضر را اقامه کند یا نماز قضا را، بدون آنه هیچکدام تعین داشته باشد. این

فهم، نه مبتن بر دیدگاه اهل مضایقه است که تقدیم فائت را واجب مدانند، و نه مطابق نظر قائلان به تعین حاضر، بله بر
اساس مبنای مواسعه، هر دو عمل مجاز است و تقدیم هر ی، از وضوح کاف برخوردار مباشد.

این مبنا، افزون بر کلمات صاحب جواهر، در فرمایشات مرحوم آخوند خراسان در کفایة الأصول[2] نیز مطرح شده است.
ایشان در بحث تعادل و تراجیح، تأکید دارند که چون ائمه علیهمالسلام نور واحد هستند و هم از منبع وحیان واحدی

بهرهمندند، روایات صادره از آنان، در حقیقت بازتاب ی حقیقت یانهاند. چنانکه خود اهلبیت بارها تصریح فرمودهاند:

عل بن محمدٍ عن سهل بن زِيادٍ عن احمدَ بن محمدٍ عن عمر بن عبدِ الْعزِيزِ عن هشَام بن سالم و حمادِ بن عثْمانَ و غَيرِه قَالُوا
دِيثح و نيساَلْح دِيثدِّي حج دِيثح دِّي وج دِيثح ِبا دِيثح و ِبا دِيثح دِيثح :قُولي ملاالس هلَيع هدِ البا عبنَا اعمس

هال َّلص هولِ السر دِيثح يننمويرِ الْمما دِيثح و ملاالس هلَيع يننمويرِ الْمما دِيثح نسالْح دِيثح و نسالْح دِيثح نيسالْح



[3].لج و زع هال لقَو هولِ السر دِيثح و هآل و هلَيع

چنانکه در آیه شریفهی «لَو كانَ من عنْدِ غَيرِ اله لَوجدُوا فيه اخْتلافاً كثيرا»[4] به روشن آمده، ملاک عدم اختلاف در قرآن آن
است که کلام اله است؛ یعن از آنرو که از ناحیهی خداوند صادر شده، امان تحقق اختلاف در آن راه ندارد. اینگونه نیست

که اختلاف در کلام اله ممن باشد، اما خداوند متعال در مقام صدور، دقت ورزیده و مانع از تحقق آن شده باشد؛ بله اساساً
صدور سخن متعارض و متناقض از خدای حیم، علیم و قادر مطلق، ممتنع است. بنابراین، تناقض در کلام اله نه به نحو

وقوع بله حت به نحو امان نیز راه ندارد.

در مورد کلمات ائمه معصومین (علیهمالسلام) نیز چنین است؛ یعن همانگونه که قرآن کلام اله و خال از تعارض است،
کلمات صادره از معصومین نیز به اعتبار آنه نور واحد هستند، در واقع و نفسالامر هیچگونه تعارض ندارند. آنچه گاه در ظاهر

از روایات برداشت مشود، تعارض است، ول در واقع چنین نیست؛ بله یا ما در تحلیل و فهم دچار خطا شدهایم، یا اینه
قابلیت رفع تعارض با روشهای علم و فهم دقیق مفاهیم وجود دارد؛ نظیر تبیین اختلاف معان در الفاظ مختلف و یا تطبیق
میان روایات متعدده، مانند مسأله «سبعة أحرف» که با تحلیل دقیق آن، حت جدای از مباحث سند، .اساساً تعارض در کار

نخواهد بود .

تفاوت دیدگاه صاحب جواهر و شیخ انصاری در جمع روایات مواسعه و مضایقه
از جمله مباحث مطرح در باب تقدیم فریضه حاضره یا فائته، بررس نحوه جمع میان روایات وارده در این زمینه است. صاحب
جواهر در مواجهه با روایات متعارض، قائل به این است که اگر تمام این اخبار را بهمنزله «کلمة واحدة صادرة من قائل واحد»
تلق کنیم، حاصل آن، صرفاً جواز تقدیم هر ی از نماز حاضره یا فائته بر دیری است، بدون آنکه هیچی بر دیری رجحان
داشته باشد. بهبیان دیر، به نظر ایشان، مقتضای تحلیل مجموع روایات، آن است که هر دو مسیر – اعم از تقدیم حاضره یا

فائته – مجاز بوده و به لحاظ ملاک، در عرض یدیر قرار دارند؛ چرا که هر ی دارای جهت خاص است که اقتضای تقدم در
موضع خاص را دارد، بدون آنکه بتوان در مقام استنباط فقه، حم به ترجیح ی داد.

در مقابل، شیخ انصاری در رساله «المواسعة و المضایقة» دیدگاه متفاوت را برمگزیند. ایشان ضمن پذیرش جواز تقدیم هر
ی، فراتر رفته و بر استحباب تقدیم هر ی از حاضره یا فائته بهطور جداگانه نیز قائل شدهاند. ایشان بر این باورند که تقدیم
حاضره از حیث فضیلت وقت و رعایت حضور در زمان مخصوص، دارای ملاک مستقل برای استحباب است، و در عین
حال، تقدیم فائته نیز بهجهت ملاک دیر – نظیر فوریت در ادای ما فات و احتیاط– متواند مستحب شمرده شود. از منظر

ایشان، اجتماع این دو استحباب، بهلحاظ تفاوت در مناط، امری معقول و قابل جمع است.[5]

بنابراین، تفاوت دیدگاه این دو فقیه در آن است که صاحب جواهر، صرفاً به جواز بسنده مکند و امان ترجیح را بهدلیل
تساوی ملاکات، مردود مداند؛ در حال که شیخ انصاری، از امان جمع عرف میان جهات مختلف، بهره برده و قائل به

استحباب هر دو تقدیم با لحاظ تفاوت مناطات است.

 
رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

منابع
علاوه بر قرآن.

آخوند خراسان، محمدکاظم بن حسین، کفایه الاصول، بجا، 1409.
.1414 ،ر الإسلامبن محمدامین، رسائل فقهیة (انصاری)، قم ‐ ایران، مجمع الف انصاری، مرتض



صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، بیروت، دار إحياء التراث العرب، بتا.
کلین، محمد بن یعقوب، الاف (اسلامیه)، تهران، دار التب الإسلامیة، 1363.

پاورق
[1] ‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، «جواهر اللام (ط. القدیمة)»، ج 13، ص 103.

[2] و أما ما إذا اعتضد بما كان دليلا مستقلا ف نفسه ‐ كالتاب و السنّة القطعية ‐: فالمعارض المخالف لأحدهما إن كانت
مخالفته بالمباينة اللّية فهذه الصورة خارجة عن مورد الترجيح، لعدم حجية الخبر المخالف كذلك من أصله، و لو مع عدم

المعارض، فإنّه المتيقّن من الأخبار الدالّة عل أنّه زخرف أو باطل أو أنّه لم نقله أو غير ذلك.
و إن كانت مخالفته بالعموم و الخصوص المطلق، فقضية القاعدة فيها و إن كانت ملاحظة المرجحات بينه و بين الموافق و

تخصيص التاب به تعيينا أو تخييرا لو لم ين الترجيح ف الموافق ‐ بناء عل جواز تخصيص التاب بخبر الواحد ‐، إلا أنّ
الأخبار الدالّة عل أخذ الموافق من المتعارضين غير قاصرة عن العموم لهذه الصورة لو قيل بأنّها ف مقام ترجيح أحدهما، لا

تعيين الحجة عن اللاحجة، كما نزلناها عليه.
و يؤيده أخبار العرض عل التاب الدالّة عل عدم حجية المخالف من أصله، فإنّهما تفرغان عن لسان واحد، فلا وجه لحمل

المخالفة ف إحداهماعل خلاف المخالفة ف الاخرى، كما لا يخف. (‏«کفایه الاصول»، ص 459.)
[3] ‏کلین، محمد بن یعقوب، «الاف (اسلامیه)»، ج 1، ص 53.

[4] ‏ قرآن :سوره نساء، آیه 82.
[5] عل كل حال فيمن القول باستحباب تأخير الحاضرة لمراعاة الاحتياط الغير الّزم، مع استحباب تقديم الحاضرة، إما لعموم

فضيلة أول الوقت و إما للنصوص الخاصة، و لا منافاة بين الاستحبابين، كما نقول: إنّ الإتمام ف الأماكن الأربعة أفضل، و
القصر أحوط. بل يمن القول باستحباب تقديم الحاضرة من جهة عمومات فضيلة أول الوقت و استحباب تقديم الفائتة إما
بالخصوص و لأدلّة المسارعة إل الخير، فتأمل. و الحاصل: أنّ لل من استحباب تقديم الحاضرة و استحباب تقديم الفائتة
وجوها ثلاثة: النص الخاص المحمول عل الاستحباب، و عمومات المبادرة إل الطاعات، و الاحتياط بناء عل وجود القول

بوجوب تقديم الحاضرة كالقول بوجوب تقديم الفائتة، و يزيد استحباب تقديم الحاضرة بوجه رابع و هو ما دل عل فضيلة أول
الوقت لها، حيث إنّ لخصوصية الجزء الأول من الوقت مدخلا ف الفضيلة، لا أنّ ذلك لمجرد رجحان المبادرة إل إبراء الذمة،

عل ما يوم إليه بعضها.(‏«رسائل فقهیة (انصاری)»، ص 262.)


