
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۳۰ اردیبهشت ۱۴۰۴

مواسعه و مضایقه
جلسه 97 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در میان وجوه متعددی که برای تفسیر حدیث مشهور «نَزل القُرآنُ عل سبعة أحرف» مطرح شده، احتمال دهم که مرحوم

خوی مطرح کردند، این است که مراد از «أحرف سبعه»، اختلاف لهجات قبایل عرب در ادای الفاظ واحد باشد،با این حال، این
لیف شرعه لهجه، صلاحیت تعلّق تبود که حضرت استاد داشتند و آن این المواجه است. نخست اش الاتتفسیر با اش
ندارد؛ چراکه خارج از دایرهی قدرت ملف است و نمتوان افراد را به قرائت با لهجهای خاص الزام یا از آن نه نمود. دوم
آنکه روایات متعدد، دلالت بر اختلاف در جوهر الفاظ دارند نه صرف لهجه، و از این جهت، تفسیر «أحرف» به «لهجات» با
ظاهر این روایات ناسازگار است. سوم آنکه حمل «أحرف» بر لهجات، با معنای لغوی «حرف» نیز مطابقت ندارد. چهارم

آنکه اگر جواز قرائت بر لهجات گوناگون را بپذیریم، لازمهاش جواز قرائت بر لهجات غیرمتعارف در عصر حاضر خواهد بود؛
رسند که قرآن بر یدر نهایت به این نتیجه م ه خویمسلمانان مخالفت دارد. بر این اساس، آیتال امری که با سیرهی قطع

حرف نازل شده و اختلافات موجود، ناش از نقل و روایت است، نه از جانب شارع.

با این همه، حضرت استاد با رد بعض از اشالات مرحوم خوی به احتمال دهم و با فرض پذیرش اعتبار حدیث «نَزل القُرآنُ
عل سبعة أحرف» و با توجه به حمت توسعه بر امت، تفسیر اختلاف لهجات را همچنان معقولترین و سازگارترین معنا برای

«سبعه احرف» دانستهاند. چراکه این تفسیر، نه به تحریف معنا منجر مشود و نه حقیقت قرآن را مخدوش مسازد، بله با
واقعیت زبان اعراب در عصر نزول نیز انطباق دارد.

بررس روایات «سبعة أحرف» در کتب امامیه
در خصوص روایت «إن القرآن نزل عل سبعة أحرف»، فرمایش مرحوم آقای خوئ مبن بر عدم ورود این روایت در کتب

امامیه و انحصار آن به جوامع روای اهل سنت، مورد ملاحظه و نقد است. با مراجعه به مصادر روای امامیه، این روایت در
چندین موضع یافت مشود که در ادامه به تفصیل مورد بررس قرار مگیرد.

در تفسیر عیاش، این روایت به صورت مرسل از حماد بن عثمان نقل شده است.

عن حمادِ بن عثْمانَ قَال‏ قُلْت بِ عبدِ اله ع انَّ احادِيث تَخْتَلف عنْم‐ قَال: فَقَال: انَّ الْقُرآنَ نَزل علَ سبعة احرفٍ‐ و ادنَ ما
لْمام انْ يفْت علَ‏ سبعة ۇجوه، ثُم قَال: «هذا عطاونا فَامنُن او امسكْ بِغَيرِ حسابٍ».[1]

 این نقل، صریحاً به نزول قرآن بر هفت حرف اشاره دارد. افزون بر تفسیر عیاش، شیخ صدوق همین روایت را در کتاب
الخصال[2] خویش آورده است.

مرحوم صدوق در کتاب الاعتقادات ف دین الامامیه روایت را از امام صادق (علیهالسلام) نقل مکند:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


[3]«اةوالر ةجِه نم فَخْتا انَّما دٍ، واحو َلدٍ عاحنْدِ وع نم لدٌ، نَزاحآنُ والْقُر» :مَالس هلَيع ‐ادِقالص قَال و

 اگرچه این روایت به وحدت قرآن اشاره دارد و تعبیر «سبعة أحرف» در آن نیامده است، اما در مقام تبیین منشأ اختلاف
روایات است که به بحث مورد نظر بارتباط نیست.

صدوق در خصال روایت دیری نقل مکند که مرتبط با این روایات است:

يسع نلٍ‏ عَه ندَ بمحا ندَ عمحا ندِ بمحم نع طَّارالْع يحي ندُ بمحدَّثَنَا مح قَال نْهع هال ضر هياجِيلَوم لع ندُ بمحدَّثَنَا مح 
بن عبدِ اله الْهاشم عن ابِيه عن آبائه ع قَال قَال رسول اله ص‏ اتَان آتٍ من اله فَقَال انَّ اله عز و جل يامركَ انْ تَقْرا الْقُرآنَ
عسو ِبا ري دٍ فَقُلْتاحفٍ ورح َلآنَ عالْقُر انْ تَقْركَ ارماي لج و زع هنَّ الا فَقَال تما َلع عسو ِبا ري دٍ فَقُلْتاحفٍ ورح َلع

انْ تَقْركَ ارماي هنَّ الا فَقَال تما َلع عسو ِبا ري دٍ فَقُلْتاحفٍ ورح َلآنَ عالْقُر انْ تَقْركَ ارماي لج و زع هنَّ الا فَقَال تما َلع
الْقُرآنَ علَ سبعة احرفٍ.[4]

 این روایت به وضوح بر وجود تعبیر «سبعة أحرف» در مصادر امامیه دلالت دارد.

را از اب که از علمای امامیه است، روایت به نام تفسیر القرآن، تألیف محمد بن ابراهیم نعمان نیز در کتاب مرحوم مجلس 
عبداله (علیهالسلام) نقل مکند که امیرالمؤمنین (علیهالسلام) فرمود:

هدُ لمالْح فُهّنصم وه و هال همحر مو الْقَاسبا الْقُم رِيشْعدٌ اعس دَّثَنح قَال هال همحر الْقُم هيقُولَو ندِ بمحم نب فَرعدَّثَنَا جح
نشَايِخُنَا عى مور اءيتْقا ةررالْب هآل َلع و اءنْبِيِدِ ايدٍ سمحم َلع هال َّلص و اءرِيبْال و ِزالْع دِ وجالْم و ءا و اءمذِي النَّع

رٍ وزَج رٍ ومافٍ اا شَافٍ كلُّهفٍ كرحا ةعبس َلآنُ عالْقُر نْزِل‏ اهلَيع هال اتلَوص يننموالْم يرما قَال ع قَال هدِ البع ِبا نابِنَا عحصا
[5].ثَلم صٍ وصق دَلٍ وج يبٍ وهتَر يبٍ وغتَر

 این روایت نیز تأییدی بر وجود این تعبیر در کتب امامیه است.

با توجه به موارد فوق، سه مورد از کتب امامیه یافت شد که در آنها از لفظ «سبعة أحرف» استفاده شده است.

دیدگاه محقق حائری و تواتر روایت
مرحوم محقق حائری (مؤسس حوزه علمیه قم) در کتاب الصلاة خویش به این موضوع پرداخته و مفرماید: «و روی هذا

الحدیث من طریق الخاصة ایضاً».

ایشان سپس روایت حماد بن عثمان را که پیشتر ذکر شد، نقل مکنند. همچنین روایت دوم از خصال را که «عیس بن عبداله
هاشم عن ابیه عن آبائه» نقل کرده و مربوط به «آتان آت من اله» است، مآورند و پس از آن تصریح مفرمایند: «فلا مجال

للخدشة ف صدور هذه العبارة عن النب (صلالهعلیهوآله) بل ادع تواترها عنه». این کلام مرحوم حائری به معنای آن است که
اصل صدور روایت «إن القرآن نزل عل سبعة أحرف» از پیامبر (صلالهعلیهوآله) مسلم است.

«و روي هذا الحديث من طريق الخاصة أيضاً ... فلامجال للخدشة ف صدور هذه العبارة عن النّب صل اله علیه و آله و سلّم
(مضاداً للمحقّق الخوئ) بل ادع تواترها عنه صلّ اله علیه و آله و سلّم، لن دعوى دلالتها عل ما هو المدَّع من جواز قرائة
القرآن بالهيئات المختلفة والحركات المختلفة، ممنوعة جدّاً ... إنّ الأحرف ظاهرة ف اللّغات، فالمعن أنّ القرآن نزل عل سبعة



لغات، فإنّ لهجة طوائف العرب مختلفة عند التّلّم بلمة واحدة، فطائفة منهم ينطقون بالاف مان الجيم، فيقولون الحر مان
الحجر، وطائفة ينطقون بالميم مان لام الجنس كالقائل منهم ف مقام السؤال عن جواز الصوم ف السفر: أ من م برم صيام فم

سفر.»[6]

این امر تعجبآور است که مرحوم آقای خوئ با تبحر و تتبع که در روایات دارند، عدم وجود این روایت در کتب شیعه را
مطرح منمایند، در حال که مرحوم آقای حائری به صراحت بیان مدارند که این روایت در دو موضع از خصال صدوق آمده

و اصل صدور آن از پیامبر (صلالهعلیهوآله) مسلم و حت متواتر است.

بنابراین، ادعای عدم وجود چنین روایت در مصادر شیعه صحیح نیست. این روایت در مصادر شیعه نیز وارد شده و مسلم
ماجیلویه است که صدوق از او تجلیل کرده، محمد بن یحی سند همین روایت خصال مشتمل بر محمد بن عل است. حت

العطار که موثق است، و محمد بن احمد بن یحی که موثق است. اگرچه در سند آن افرادی چون عیس بن عبداله بن محمد[7]
که مجهول است و احمد بن هلال عبرتائ که برخ او را رم به غلو و کذب کردهاند[8] و نجاش درباره او مگوید «صالح

الراویة یعرف منها و ینر»[9]، وجود دارند، اما وجود این روایت به صورت متواتر در کتب عامه، متواند قرینهای بر صحت و
تقویت اصل نقل آن در کتب ما باشد. وقت روایت در کتب عامه متواتر است و در کتب ما نیز وارد شده، حت اگر سند آن از

وضوح کاف برخوردار نباشد یا مشتمل بر مجاهیل و ضعاف باشد، این امر قابل احتمال است که به صحت اصل نقل اشاره
داشته باشد.

دیدگاه مرحوم فیض کاشان
مرحوم فیض کاشان در «تفسیر الصاف»،[10] به این موضوع اشاره کرده و مفرماید: «قد اشتهرت الروایة من طریق العامه

عن النب (صلالهعلیهوآله) أنّه قال نزل القرآن عل سبعة أحرف کلها کافٍ شاف». ایشان نیز تأیید مکند که این روایت در
معناها عل کند که: «إلا أنهم اختلفوا فته نیز اشاره مادعای تواتر آن را دارند. اما به این ن میان عامه مشهور است و برخ

ما یقرب من أربعین قولا».این نشان مدهد که اختلاف در معنای این روایت، حت در میان خود اهل سنت نیز گسترده بوده
است. به نظر مرسد که مرحوم علامه طباطبای در المیزان نیز قول به چهل معنا برای این حدیث را از همین کلام فیض

گرفتهاند.

فیض کاشان سپس روایات دیری را نقل مکند و مگوید: «و یؤیده ما رواه أصحابنا عن أمیرالمؤمنین». این کلام فیض،
تأییدی بر وجود این روایت در کتب شیعه. فیض کاشان در ادامه مگوید: «و من طریق الخاصه ما رواه ف الخصال بإسناده

عن عیس بن عبداله الهاشم عن أبیه عن آبائه»، که باز هم به وجود این روایت در مصادر شیعه اشاره دارد.

بررس معان «سبعة أحرف» در روایات شیعه
اگرچه روایت «إن القرآن نزل عل سبعة أحرف» در مصادر شیعه وجود دارد، اما باید به بررس مفهوم «سبعة أحرف» در این

روایات پرداخت. در روایات امامیه، «سبعة أحرف» گاه به معان مختلف به کار رفته است:

سبعة أحرف به معنای سبعة أقسام
گاه اوقات، تعبیر «سبعة أحرف» در روایات به معنای ابعاد و اقسام مختلف قرآن به کار رفته است. این به این معن است که
قرآن شامل بخشهای گوناگون است، مثلا ی بخش مربوط به اوامر اله است، بخش دیر به نواه مپردازد، و قسمتهای

دیر شامل ترغیب (تشویق)، ترهیب (ترساندن)، جدل (مباحثه و استدلال)، قصص (داستانها)، و امثال (ضربالمثلها) هستند.

نته مهم این است که عدد «هفت» در اینجا لزوماً به معنای عددی خاص نیست، بله نشاندهنده این است که عمده ابواب و
جنبههای اصل قرآن در این موارد خلاصه مشود. این تفسیر را متوان در روایت که از امیرالمؤمنین (علیهالسلام) نقل شده،



مشاهده کرد: «انزل القرآن عل سبعة أحرف». در برخ نقلها، به جای «سبعة أحرف»، عبارت «سبعة أقسام» به کار رفته
است که نشان مدهد مفسران برای روشنتر شدن معنا، واژه «احرف» را به «اقسام» تفسیر کردهاند. با این حال، اصل روایت

همان «سبعة أحرف» است. این هفت قسم، هم شاف و کاف هستند و شامل جنبههای مختلف مانند امر، زجر، ترغیب،
ترهیب، جدل، قصص و مثل مشوند. این مورد، دومین کاربرد و معنای «سبعة أحرف» در روایات است که به اقسام و ابعاد

قرآن اشاره دارد.

سبعة أحرف به معنای سبعة بطون
در برخ موارد، «سبعة أحرف» به معنای بطون و لایههای باطن قرآن به کار رفته است. این معنا، ارتباط وثیق با عمق و

ژرفای معان قرآن دارد. به عنوان مثال، در روایت که سائل از امام (علیهالسلام) درباره اختلاف احادیث مپرسد و حضرت در
پاسخ مفرمایند: « انَّ الْقُرآنَ نَزل علَ سبعة احرفٍ‐ و ادنَ ما لْمام انْ يفْت علَ‏ سبعة ۇجوه »، حمل «سبعة أحرف» بر

«سبعة بطون» بسیار روشنتر است.

در این روایت سائل از امام مپرسد که «احادیث مختلف از شما به ما مرسد، چه کنیم؟»، حضرت او را به کنار گذاشتن
روایات مختلف امر نمکنند، بله بحث را به قرآن ارجاع مدهند و مفرمایند: «إن القرآن نزل عل سبعة أحرف» سپس

بلافاصله اضافه مکنند: «و ادن مال الامام عن یفت عل سبعة وجوه» یعن حداقل حق امام آن است که بر هفت وجه فتوا
دهد. در ادامه، به آیه مربوط به حضرت سلیمان (علیهالسلام) اشاره مکنند که «هذا عطاءنا فامنن او امس بغیر حساب».

در این سیاق، منظور از «سبعة أحرف» بطون قرآن است، مرحوم محقق حائری نیز در کتاب الصلاة خود توضیح مدهند که
باید آن را هفت بطن معنا کرد. ایشان مفرمایند گاه امام بر اساس ظاهر ی آیه فتوا مدهد، گاه بر اساس باطن آن، و

گاه نیز بر اساس باطن باطن آن. اگر «سبعة أحرف» را به «سبعة بطون» تفسیر کنیم، پاسخ امام به سؤال سائل کاملا روشن
آن را به «سبعة أبواب» (مانند زجر، ترغیب و...) معنا کند، پاسخ امام ارتباط مستقیم شود. در غیر این صورت، اگر کسم

با سؤال سائل نخواهد داشت.

این روایت، عظمت امام را به تصویر مکشد و بیان مکند که همانطور که قرآن دارای بطون و لایههای معنای است، امام نیز
از این گستره و عمق در کلام و افتا برخوردار است و متواند بر اساس وجوه مختلف، حم را بیان کند. این شباهت، صرفاً در

ساختار کلام نیست، بله در گستره و عمق معرفت و افتا نیز هست.

همچنین، روایات ابن مسعود در این زمینه وجود دارد که مؤید معنای بطون است.

[11].ناطالْب و رالظَّاه ملبٍ عطَال ِبا نب لنَّ عا و طْنب و رظَه لَه و ا انْها مفٍ مرحا ةعبس َلع نْزِلآنَ انَّ الْقُرودٍ اعسم ناب و

نظر حضرت استاد: سبعة أحرف به معنای لهجههای مختلف
روایت که صدوق در خصال نقل مکند: «آتان آت من اله»، اگر فرض کنیم که سند آن اشال ندارد، متواند دال بر این

باشد که «إن القرآن نزل عل سبعة أحرف» به معنای هفت لهجه است. یعن مردم مجاز بودند قرآن را با لهجههای مختلف خود
تلاوت کنند.

ه صرفاً به معنای کثرت باشد؛ همانطور که گاهن است عدد «هفت» خصوصیت عددی نداشته باشد، بلدر اینجا، مم
«هفت» به معنای کثرت در آحاد (ی تا ده)، «هفتاد» به معنای کثرت از ده تا صد، و «هفتصد» به معنای کثرت از صد تا

هزار به کار مرود. بنابراین، اگر «سبعة أحرف» را به لهجههای مختلف تعبیر کنیم، اشال پیش نمآید.



در ادامه بحث گذشته، با این بیان که امروز ارائه مشود، برخ از اشالات مرحوم آقای خوئ به این احتمال نیز پاسخ داده
مشود. ایشان معتقد بودند که اگر «سبعة أحرف» را به هفت لهجه تطبیق کنیم، بر برخ موارد از روایات مشتمل بر «سبعه

احرف» صدق نمکند. اما ما امروز مگوییم که آن موارد مربوط به «سبعة بطون» و «سبعة أقسام» قرآن است، در حال که
روایت «آتان آت من اله» به معنای لهجههاست.

پیشزمینه این روایت این بود که وقت آیهای نازل مشد، پیامبر (صلالهعلیهوآله) آن را برای اعراب همان زمان مخواندند و
هر کس به لهجه خود و نه به قرائت متفاوت آن را تلاوت مکرد. جبرئیل نزد پیامبر آمد و عرض کرد: «إن اله یأمرک أن تقرأ

القرآن عل حرف واحد». پیامبر (صلالهعلیهوآله) عرض کردند: «یا رب وسع عل امت». برای بار دوم نیز جبرئیل نازل شد و
همان پیام را آورد، و پیامبر (صلالهعلیهوآله) باز هم درخواست توسعه کردند. بار سوم نیز همین پاسخ ترار شد. اما برای بار

چهارم، این اجازه از جانب خدای تبارک و تعال صادر شد که: «إن القرآن نزل عل سبعة أحرف»، یعن متوانید آن را به هفت
لهجه نیز بخوانید و مانع ندارد.

حمل روایات «نزل القرآن عل حرف واحد» بر نف قرائات سبعه
ی از نقاط افتراق مهم میان دیدگاه اهل سنت و امامیه در فهم روایت پیامبر (صلالهعلیهوآله) «إن القرآن نزل عل سبعة

أحرف»، مربوط به «قرائات مختلف» است. اهل سنت بر اساس این روایت، به این نتیجه رسیدهاند که قرآن با قرائات متفاوت
(مانند قرائت با فتحه، ضمه، کسره، تشدید و تخفیف) از خود پیامبر به صورت متواتر نقل شده است. لذا، معتقدند که متوان

قرآن را بر اساس ی از این قرائات تلاوت کرد و این هفت قرائت را متواتر از نب (صلالهعلیهوآله) مدانند.

اما ائمه (علیهمالسلام) با این برداشت به شدت مخالفت کردهاند. دیدگاه امامیه این است که قرآن تنها با ی قرائت نازل شده
است، اما متواند با لهجههای مختلف خوانده شود. به عبارت دیر، کلمه «أحرف» در اینجا به معنای «لهجه» است، نه

«قرائت». این بدان معناست که ی کلمه مشخص، مثلا «ارجلَم» یا «ارجلم»، یا به فتحه نازل شده یا به کسره، و نمتوان
ادعا کرد که هم به ضمه، هم به کسره، هم به فتحه، هم مشدد و هم غیرمشدد نازل شده است. این گونه برداشت، با حقیقت قرآن

که از «واحد محض» نازل شده، سازگار نیست. جبرییل قرآن را تنها به ی شیوه نازل کرده است.

روایت نزول قران بر حرف واحد بر همین مطلب حمل م شود، در برخ روایات از ائمه (علیهمالسلام) در رد این دیدگاه آمده
است:

عل بن ابراهيم، عن ابِيه، عن ابن ابِ عميرٍ، عن عمر بن اذَينَةَ، عن الْفُضيل بن يسارٍ، قَال‏: قُلْت بِ عبدِ اله علَيه السَم: انَّ
النَّاس يقُولُونَ: انَّ الْقُرآنَ نَزل عل‏ سبعة احرفٍ‏؟ فَقَال: «كذَبوا اعدَاء اله، و لنَّه نَزل عل‏ حرفٍ واحدٍ من عنْدِ الْواحدِ».[12]

 این روایت، ناظر به معنای است که اهل سنت از «سبعة أحرف» برداشت کردهاند، نه اینه ائمه اصل روایت را منر شوند.
ائمه معتقدند که این معنا که «أحرف» به معنای قرائات متعدد است، باطل است. به همین دلیل، در نزد محققین امامیه، چیزی به

نام «قرائات سبعه متواتر عن النب» وجود ندارد. ممن است این قرائات به صورت متواتر از صحابه نقل شده باشد، اما نقل
متواتر آنها از خود پیامبر (صلالهعلیهوآله) وجود ندارد. بنابراین، آن روایت «کذبوا أعداء اله» نیز همین معنا را تأیید مکند.

جمع بندی معان «سبعة أحرف» در روایات شیعه
با توجه به مباحث مطرح شده، در روایات برای «سبعة أحرف» چهار معنا مطرح شده است:

1. سبعة بطون: این معنا به لایههای عمیق و باطن قرآن اشاره دارد، همانطور که صاحب جواهر نیز از آن با عبارت «ادن ما
للامام أن یفت عل سبعة وجوه» یاد مکند.



2. سبعة أقسام: این معنا به اقسام و ابعاد مختلف محتوای قرآن، مانند اوامر، نواه، ترغیب، ترهیب، جدل، قصص، و امثال
اشاره دارد.

3. سبعة لهجات: این معنا به امان تلاوت قرآن با لهجههای مختلف عرب، بدون تغییر در متن و قرائت اصل، اشاره دارد.
4. سبعه قرائات: در روایات مانند روایت فضیل، وقت سائل مگوید: «الناس یزعمون أن القرآن نزل عل سبعة أحرف»، امام

در پاسخ مفرماید: «کذبوا». این «کذبوا» ناظر به معنای باطل است که مردم (اهل سنت) از «سبعة أحرف» فهمیدهاند و آن را
به «سبعة قرائات» تفسیر کردهاند.

 بنابراین، روایات مشتمل بر «سبعه احرف» در مواردی حمل بر بطون و در مواردی حمل بر اقسام م شود و روایات که بر این
دو معنا حمل نم شوند بر «اختلاف اللهجات» م شود و حمل آن بر «قرائات سبعه» مخالف روایات نزول قران بر حرف واحد
است زیرا در این روایات ائمه معصوم (علیه السلام) نزول قرآن بر قرائات سبعه را تذیب کرده و مطابق نظر اهل سنت دانسته

اند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏عیاش، محمد بن مسعود، «تفسير العياش‏»، ج 1، ص 12.

[2] ‏ابنبابویه، محمد بن عل، «الخصال»، ج 2، ص 358.
[3] ‏ابن بابویه، محمد بن عل، «إعتقادات الإمامية»، ص 86.

[4] ‏ابنبابویه، محمد بن عل، الخصال، ج 2، ص 358.
[5] ‏مجلس، محمدباقر بن محمدتق، «بحار الأنوار»، ج 90، ص 97.

[6] «وكيف كان فاللام ف المقام يقع ف امور ثلثة الاول ف فقه هذين الخبرين وان المراد مما ذكر فيهما من سبعة احرف هل
هو الاقسام الت ذكرها امير المؤمنين علیه السلام فيما رواه الاصحاب عنه علیه السلام، من قوله علیه السلام ان اله تبارك و
تعال انزل القران عل سبعة اقسام كل قسم منها كاف شاف ، و ه امر وزجر وترغيب وترهيب وجدل و مثل و قصص ، او
المراد منه هو انه كما ان ف القرآن عاما و خاصا مطلقا ومقيدا ناسخا و منسوخا فذا ف احاديثنا ، اوليس المراد من سبعة

لام و ادنخبر حماد عليهذه العبارة من قوله علیه الس لام ففيما فرعه الامام علیه الس احرف ما ذكر من الاقسام المذكورة الثان
ما للامام ان يفت عل سبعة وجوه الثالث ف الجمع بين هذين الخبرين المصرحين بان القرآن نزل عل سبعة احرف ، ومادل من

الاخبار عل ان القرآن نزل عل حرف واحد من عند واحد ، كخبر زرارة عن ابيجعفر علیه السلام انه علیه السلام قال ان القران
واحد نزل من عند واحد ولن الاختلاف يجيء من قبل الروات، و خبر الفضل بن يسار قال قلت لابيعبد اله علیه السلام ان

الناس يقولون ان القرآن نزل عل سبعة احرف فقال علیه السلام كذبوا اعداء اله و لنه نزل عل حرف واحد من عند الواحد.
اما اللام ف فقه ما ف الخبرين المصرحين بان القرآن نزل عل سبة احرف، فنقول اما الخبر المروى عن حماد ، فالظاهر عدم
كون المراد من سبعة احرف المذكورة فيه هو الاقسام المذكورة ، اما عدم كون المراد من سبعة احرف الاقسام الت ذكرها امير
المؤمنين علیه السلام، فلان السؤال فيه وقع عن وجه اختلاف الاحاديث المروية عنهم علیه السلام، فالمناسبة بينه و بين الجواب
بقوله علیه السلام ان القرآن نزل عل سبعة احرف وتفريعه علیه السلام عليه قوله علیه السلام و ادن ما للامام ان يفت عل سبعة

وجوه، تقتض كون المراد من سبعة احرف، هو ما ورد ف بعض الاخبار من ان للقران ظهرا وبطنا و لبطنه بطنا ال سبعة ابطن،
فانه اشارة ال ما للاحام من الاختلاف بحسب اختلاف اقتضاء مصلحة الوقت، فانها تارة تقتض ف وقت جعل حم الموضوع
عل نحو الاطلاق، واخرى جعل ذلك الحم او حم اخر لذلك الموضوع مقيدا بقيدو ثالثة لذلك الموضوع مقيدا بقيد اخر ايضا و

هذا، فاذا كان ظاهر القرآن حما عاما اقتضته مصلحة الوقت، و اريد منه ف الباطن الخاص اذا اقتضته مصلحة وقت اخ ،
والاخص فيما اقتضته مصلحة وقت ثالث، والاخص من الاخص فيما اقتضته مصلحة وقت رابع و هذا، فحيث ان علم هذه

المرادات الباطنية الطولية مختص بالامام علیه السلام و تون نفسها مودعة عنده ليحم بها عند اقتضاء مصلحة الوق» (کتاب



الصلاة للشیخ عبد الریم الحائری ج۱ ص517-514)
[7] این راوی در رجال طوس (ج 1، ص 257.) و نجاش (ج 1، ص 295.) توثیق یا تضعیف نشده است و صرفا نام وی برده

شده است.
[8] غال ورد فيه ذم كثير من سيدنا أب محمد العسري عليه السلام (‏«رجال العلامة الحل»، ص 201.)

[9] ‏نجاش، رجال النجاش، ص 83.
[10] قد اشتهرت‏ الرواية من طريق العامة عن النب صلّ اله عليه و آله و سلم أنه قال: نزل القرآن عل سبعة أحرف كلها كاف

شاف و قد ادع بعضهم تواتر أصل هذا الحديث الا انهم اختلفوا ف معناه عل ما يقرب من أربعين قو. و روت العامة عنه عليه
السلام أيضاً انه قال:: نزل القرآن عل سبعة أحرف أمر و زجر و ترغيب و ترهيب و جدل و قصص و مثل. و ف رواية أخرى:

زجر و أمر و حلال و حرام و محم و متشابه و أمثال،. و المستفاد من هاتين الروايتين أن الأحرف إشارة إل اقسامه و أنواعه...
و من طريق الخاصة ما رواه ف الخصال بإسناده عن عيس بن عبد اله الهاشم عن أبيه عن آبائه قال: قال رسول اله صلّ اله
.أمت وسع عل حرف واحد. فقلت: يا رب ه يأمرك أن تقرأ القرآن علفقال: إن ال و جل ه عزآتٍ من ال عليه و آله و سلم: أتان

فقال: إن اله عز و جل يأمرك أن تقرأ القرآن عل سبعة أحرف. (‏فیض کاشان، محمد بن شاه مرتض، «التفسیر الصاف»، ج 1،
ص 60.)

[11] ‏ابن شهر آشوب مازندران، محمد بن عل، «مناقب آل أب طالب عليهم السلام‏»، ج 2، ص 43.
[12] ‏کلین، محمد بن یعقوب، «الاف (اسلامیه)»، ج 4، ص 665.

منابع
ابن بابویه، محمد بن عل، إعتقادات الإمامية، قم ‐ ایران، کنره شیخ مفید، 1414.

ابن شهر آشوب مازندران، محمد بن عل، مناقب آل أب طالب عليهم السلام‏، قم، علامه، 1379.
ابنبابویه، محمد بن عل، الخصال، بجا، 1416.

طوس، محمدبن حسن، رجال الطوس، بجا، 1427.
.1402 ،الشریف الرض ،حسن بن یوسف، رجال العلامة الحل ،علامه حل

عیاش، محمد بن مسعود، تفسير العياش‏، تهران، متبة العلمية الاسلامية، 1380.
فیض کاشان، محمد بن شاه مرتض، التفسیر الصاف، تهران، متبه الصدر، 1415.

کلین، محمد بن یعقوب، الاف (اسلامیه)، تهران، دار التب الإسلامیة، 1363.
.1403 ،بحار الأنوار، بیروت، دار إحياء التراث العرب ،محمدباقر بن محمدتق ،مجلس

نجاش، احمد بن عل، رجال النجاش، بجا، 1365.


