
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۲۹ اردیبهشت ۱۴۰۴

مواسعه و مضایقه
جلسه 96 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
مرحوم آیتاله خوی (ره) در نقد احتمال ششم از معنای «سبعة أحرف» مبنای تقسیم اختلافات قرائت را نادرست مدانند و

معتقدند که اختلاف قرائات باید بر اساس الفاظ باشد، نه معان. او تقسیم میان اختلاف با حفظ یا تغییر صورت لفظ را نیز رد
مکند، زیرا قرآن را اساساً مقروء مداند، نه متوب.

یدانند و تفالات سابق را همچنان وارد مدر معنای هفتم، گرچه دستهبندی جدیدی از اختلاف قرائات ارائه شده، ایشان اش 
میان اسم و فعل را نیز نادرست مشمارند. به جای آن، تقسیم دقیقتری بر اساس ماده، هیئت، اعراب، تقدیم و تأخیر، و زیاده و

نقصان پیشنهاد مدهند و اختلاف لهجه را از دایره قرائت خارج مدانند.

در بررس سه احتمال دیر، ایشان در احتمال هشتم تفسیر عدد هفت بهعنوان کنایه از کثرت را خلاف ظاهر روایات مدانند. در
احتمال نهم، که «سبعة أحرف» را به قرائات سبعه مشهور تفسیر مکند، به دلایل مانند عدم تواتر این قرائات و کثرت بیش از

حد وجوه قرائت آن را رد مکنند. نهایتاً، در احتمال دهم که ناظر به اختلاف لهجات است، این تبیین را بهترین معنا برای روایت
مدانند، هرچند اصل روایت را از نظر سندی مردود شمرده و با استناد به روایات معارض، آن را فاقد اعتبار مدانند.

احتمال دهم در معنای سبعه احرف: اختلاف لهجات
ی از محتملترین وجوه مطرحشده در تفسیر حدیث مشهور «نزل القرآن عل سبعة أحرف»، معنای دهم است که در کلام

مرحوم آیتاله خوئ (قده) آمده است. هرچند سیوط در کتاب الاتقان، س و دو معنا و علامه طباطبائ (ره) در المیزان، بالغ
ه خوئتوان گفت مهمترین و رایجترین وجوه همان است که توسط آیتالشمرند، اما مبر چهل احتمال را برای این حدیث برم

مورد تحلیل قرار گرفته است.

در معنای دهم، مرحوم خوئ احتمال دادهاند که مراد از «أحرف سبعه» اختلاف لهجهها در ادای ی لفظ باشد[1]. این معنا را
رافع در کتاب اعجاز القرآن نیز برگزیده و چنین تقریر کرده است که هر قبیلهای از اعراب، لهجهای خاص در تعدیه و تلفظ

برخ واژگان دارد؛ نظیر آنچه در زبان فارس میان لهجههای قم، یزدی و اصفهان مشهود است. وی به عنوان مثال منویسد
که عرب عراق حرف «قاف» را در کلمه «یقول» به صورت «گاف» فارس تلفظ مکند و آن را «یول» مخواند؛ یا شام آن

را به صورت «همزه» ادا کرده و مگوید «یؤول». سپس نتیجه مگیرد که نزول قرآن بر این لهجات مختلف برای توسعه و
سهولت بر امت بوده است.

این تقریر به خوب با حمت مذکور در روایت «نزل القرآن عل سبعة أحرف» سازگار منماید؛ زیرا چنین اختلاف، نه موجب
تغییر در معنا و نه تغییر در جوهر لفظ مشود، بله صرفاً ناظر به تفاوت در لهجه است؛ همانند آنچه در تفاوت میان تلفظ سین
و شین در قرائت بلال بیان شده است. بدینسان، اگر خداوند متعال امت را ملف به قرائت قرآن با ی لهجه خاص مساخت،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


این امر موجب تضییق بر سایر قبایل عرب مشد.[2]

آیتاله خوئ این معنا را احسن الوجوه مدانند، بهویژه که برخ بزرگان همچون نویسنده کتاب التمهید نیز همین احتمال را
اختیار کردهاند و تصریح نمودهاند که مراد از «احرف» همان لهجههای مختلف عرب است.[3]

اشال حضرت استاد به این احتمال
مهمترین اشال که بر این دیدگاه وارد است، آن است که لهجه اصولا صلاحیتِ تعلّق تلیف را ندارد؛ به بیان دیر، شارع

نمتواند ملف را مخاطب این تلیف قرار دهد که، مثلا، «ای شام» یا «ای عراق»، باید این حرف «قاف» را حتماً به صورت
«قاف» تلفظ کن. چنین الزام، خارج از حیطهی قدرت ملف و بالتبع، خارج از دایرهی تلیف است.

در گذشته ممن بود فردی که زبان مادریاش فارس است، توانای قرائت قرآن با لهجههای گوناگون عرب همچون لهجهی
حجازی یا عراق را داشته باشد، اما فرد عربزبانِ اهل عراق معمولا نمتواند قرآن را به لهجهی حجازی بخواند، و بالعس.
ازاینرو، حت در فرض امان چنین قرائت، این امر به قدرت و توان شخص بست داشته و نیازی به ترخیص و اذن شارع

برای توسعه در قرائت نبود؛ زیرا تنها ی راه برای وی ممن بود و همان نیز متعین مشد.

در زمان حاضر نیز همین وضعیت ادامه دارد؛ بدین معنا که تغییر لهجهها و جایزین آنها با یدیر در توان افراد نیست.
ازاینرو، اساساً مسئلهی لهجه، از محدودهی متعلق تلیف خارج است و شارع نمتواند نسبت به آن جعل الزام یا ترخیص

نماید.

بنابراین، اولا: لهجه، خارج از قلمرو قدرت ملف قرار دارد و چیزی که خارج از قدرت باشد، داخل در دایرهی تلیف نیست؛
ثانیاً: اگر چیزی خارج از متعلق تلیف باشد، دیر نمتوان گفت شارع نسبت به آن ترخیص داده یا توسعهای در حم ایجاد

کرده است؛ زیرا فرض آن است که فرد، جز این شیوهی قرائت، توان دیری ندارد.

اشالات مرحوم خوی به این احتمال
مرحوم آیتاله خوئ در مقام رد نظریهای که «سبعة أحرف» را به «هفت لهجه» معنا کرده است، پنج اشال مطرح مفرماید.

اشال اول: ناسازگاری با نقل تاریخ نزول قرآن بر لغت قریش
ایشان مفرمایند: این تفسیر با آنچه از عمر و عثمان نقل شده منافات دارد؛ چرا که این دو تن تصریح کردهاند که قرآن به لغت

قریش نازل شده است. چنانکه مفرماید: «لأنه یناف ما ورد عن عمر و عثمان من أن القرآن نزل بلغة قریش». سپس اضافه
مکنند که پیشتر گفتهایم عمر و عثمان بر این معنا تأکید داشتهاند و نیز نقل شده که عمر، عبداله بن مسعود را از قرائت بر غیر

لغت قریش منع کرده است: «و أن عمر منع ابن مسعود من قرائة حین».

پاسخ استاد
در پاسخ به این اشال متوان گفت: اینکه قرآن به لغت قریش نازل شده، با وجود لهجههای گوناگون در میان خود قریشیان
الندارد. این پرسش را باید از اهلزبان عرب پرسید که آیا در خود لغت قریش، لهجههای متعدد وجود ندارد؟ چه اش منافات

دارد که قرآن به لغت قریش نازل شده باشد اما در عین حال، قرائت آن در قالب لهجههای متفاوت از قریش صورت گیرد؟
بهعلاوه، اختلاف در قضیهی عبداله بن مسعود، اختلاف در اصل لغت بوده، نه در لهجه، و لذا استناد به آن برای نف قرائت بر

لهجههای مختلف قریش، تمام نیست. بنابراین، این اشال وارد به نظر نمرسد.

اشال دوم: قرائات مختلف در ماجرای هشام بن حیم و بطلان انحصار لهجهای



اشال دوم نیز در امتداد اشال نخست قرار دارد و به ماجرای مخاصمهی عمر با هشام بن حیم بازمگردد. بدین صورت که
عمر بن خطاب مشاهده کرد هشام بن حیم آیهای را با قرائت متفاوت تلاوت مکند. میان آن دو اختلاف درگرفت و نزد رسول

خدا (صل اله علیه و آله) رفتند. پیامبر اکرم (صل اله علیه و آله) هر دو قرائت را تأیید فرمودند، در حالکه هر دو فرد از
قریش بودند: «مع أن کلیهما من قریش». البته همانند اشال نخست، این اشال وارد نیست.

 اشال سوم: مخالفت با روایات ناظر به اختلاف در جوهر الفاظ
ایشان در ادامه اشال سوم را مطرح منماید و مفرماید: «لأنه یناف مورد الروایات بل و صراحة بعضها ف أن الاختلاف
کان ف جوهر اللفظ لا ف کیفیة أدائه»[4]. مضمون این اشال آن است که برخ از روایات مورد استناد، صراحت در این

دارند که اختلاف در قرائات، اختلاف در جوهر الفاظ بوده است، نه صرفاً در کیفیت ادای کلمات یا لهجهی قرائت. برای مثال،
واژهی «کالعهن» در برخ قرائات به صورت «کالصوف» قرائت شده است. روشن است که این دو واژه از لحاظ جوهری

متفاوتاند و این اختلاف در اصل لفظ است، نه در نحوهی اداء یا لهجه. بنابراین، تفسیر «سبعة أحرف» به اختلاف لهجات، با
این دسته از روایات ناسازگار است و اشال وارد است.

 اشال چهارم: خلاف ظاهر بودن تفسیر «احرف» به «لهجات»
اشال چهارم این است که حمل لفظ «سبعة أحرف» بر لهجهها، با ظاهر روایات در تعارض است؛ زیرا «احرف»، جمع

«حرف» است، و «حرف» در لغت به معنای «جانب» است، نه به معنای لهجه. چنانکه در آیهی شریفه «ومن النَّاسِ من یعبدُ
اله علَ حرفٍ» (حج: 11) نیز، «عل حرف» به معنای عبادت بر جانب و حاشیه، یعن بدون ثبات و استقرار است. همچنین،
اطلاق «حروف» بر «حروف هجای» نیز از آن جهت است که این حروف در اطراف و جوانب کلمات قرار مگیرند. بنابراین،
معنای «حرف» به لهجه قابل حمل نیست و تفسیر «احرف» به لهجه، خلاف ظاهر الفاظ روایات است. این اشال نیز وارد به

نظر مرسد.

 اشال پنجم: مستلزم بودن جواز قرائت به لهجات نامتعارف و مخالفت با سیره قطع مسلمین
پنجمین اشال آن است که اگر مراد از «احرف سبعة» لهجههای هفتگانه باشد و بوییم خداوند متعال برای توسعه بر امت
اجازه داده که هر کس قرآن را بر لهجهی خویش قرائت کند، لازمهی آن این خواهد بود که در زمان ما نیز، با توجه به افزایش

لهجهها، قرائت بر لهجات جدید نیز مجاز باشد. اگر در عصر نزول، هفت لهجه وجود داشته و قرائت بر همه آنها جایز بوده
است، اکنون که تعداد لهجهها به مراتب بیشتر شده است ـ فرضاً به هفتاد لهجه ـ باید بتوان قرآن را به این لهجهها نیز قرائت نمود.

در حال که این امر خلاف سیرهی قطعیهی جمیع مسلمانان است؛ چرا که در میان مسلمانان، سیرهای قطع بر جواز قرائت
قرآن به لهجههای جدید غیرمتعارف وجود ندارد. حال اگر کس برای دفع این اشال مدع شود که جواز قرائت بر لهجات

مختلف در دورهی نخست نسخ شده است، باید دلیل بر این نسخ ارائه کند.

مرحوم آیتاله خوئ در ادامه این ادعا را رد کرده و مفرماید: این قول، قول است بلا دلیل. و اگر کس بخواهد برای اثبات
نسخ، به اجماع تمس کند، پاسخ آن است که این اجماع، مدرک است؛ زیرا مدرک این اجماع آن است که قرآن بر لهجات

متعارفه نازل شده و بر اساس همین باور، قرائت به لهجات جدید نف مشود. بنابراین، چنین اجماع، اجماع مدرک محسوب
مگردد و نمتوان برای اثبات نسخ به آن استناد کرد.

ایشان اضافه مفرماید: «اصرار النب (صل اله علیه و آله) عل نزول القرآن عل سبعة أحرف إنما کان للتوسعة عل الأمة»،
یعن حمت نزول قرآن بر سبعة أحرف، توسعهی دایرهی قرائت بر امت بوده است. حال چونه متوان پذیرفت که این توسعه به
مدت بسیار کوتاه پس از نزول قرآن محدود شود؟! در حالکه نیاز امت به توسعه، در عصور بعدی حت بیشتر شده است؛ چرا

که در زمان پیامبر اکرم (صل اله علیه و آله)، تعداد مسلمانان کم و در دایرهای خاص محدود بوده، اما در اعصار بعد، با



گسترش اسلام و ورود اقوام مختلف، نیاز به توسعه بیشتر منماید.

لات مرحوم خوینظر استاد نسبت به اش
در نتیجه، از مجموع این اشالات، اشالات اول و دوم را نمتوان پذیرفت، ول اشالات سوم، چهارم و پنجم وارد هستند. زیرا

سیرهی فعل مسلمین آن است که اگر عرب جدیدی با لهجهای نوظهور ظهور یابد، جواز قرائت قرآن به آن لهجه را نمپذیرند.
مر آنه کس این سیره را مورد انار قرار دهد. بنابراین، اگر روایت «نَزل القُرآنُ عل سبعة أحرف» را معتبر بدانیم و تفسیر

کنیم که در زمان نزول، قرائت قرآن بر لهجههای متعدد جایز بوده است ـ ولو بیش از هفت لهجه ـ چه اشال دارد که در زمان
حاضر نیز، با وجود افزایش لهجهها، مادام که اختلاف در لهجه منجر به تغییر جوهر لفظ یا معنا نشود، قرائت به آنها جایز

باشد؟

همچنین استناد به «سیرهی قطعیهی مسلمین» در نف قرائت به لهجههای جدید، محل تأمل است و نمتوان بهراحت آن را تمام
دانست.

نظر تحقیق حضرت استاد در معنای «سبعه احرف»
نتیجه فرمایش آیتاله خوئ (دامظله) آن است که: مراد از نزول قرآن بر هفت حرف، با توجه به بررس ده معنای که تاکنون
مطرح شده و بر هم آنها اشالات وارد گردیده، روشن و قابل التزام نیست. بنابراین باید از این دسته از روایات اعراض

نمود، بهویژه آنه روایات متعددی از حضرات معصومین (علیهمالسلام) بر تذیب محتوای این اخبار دلالت دارند؛ چنانکه در
برخ روایات از تعبیر «کذَب أعداء اله» نسبت به گویندگان این مطلب استفاده شده است.

بر این اساس، نظر نهای ایشان آن است که: «القرآن نزل عل حرفٍ واحد، و إنّما جاء الاختلاف من قبل الرواة»؛ یعن قرآن تنها
بر ی حرف نازل شده و اختلافات که در قرائتها مشاهده مشود، ناش از تفاوت نقل و اشتباهات راویان است؛ چنانکه

برخ با تشدید و برخ بدون آن، یا برخ با فتحه و برخ دیر با جر آن را قرائت کردهاند.

اما اگر روایت دال بر نزول قرآن به جهت توسعه بر امت را بپذیریم، توسعه در این سیاق جز حمل بر اختلاف لهجات معنای
معقول و مقبول دیری ندارد. تفسیر توسعه به این معنا که خداوند فرموده باشد در مواردی مانند کلمه «علیم» متوان الفاظ
شود و هیچ توجیه قابل قبولمنجر م زین ساخت، در حقیقت به از بین رفتن حقیقت قرآنرا جای مترادف یا متقاربالمعن

برای آن متصور نیست.

همچنین برخ دیر از معان محتمل با مفهوم توسعه منافات دارند. برای مثال، آنچه مرحوم علامه طباطبائ (قدسسره) در جلد
سوم تفسیر شریف المیزان تحت عنوان «ابواب سبعه» مطرح کردهاند، و در تبیین روایت «نزل القرآن عل سبعة أحرف» آن را

با توسعه امت ندارد. نه چنین تفسیری و نه توجیه آن به معان به معنای اقسام و ابواب هفتگانه قرآن دانستهاند، اساساً ارتباط
متقاربه و نه قرائات مختلف که در برخ از آنها واژگان چون «عت حین» به جای «حت حین» یا «کالعهن» به جای

«کالسوف» آمده است، هیچکدام با حمت توسعه و تسهیل بر امت سازگار نیستند؛ چراکه اینگونه اختلافات در بسیاری از
موارد مستلزم تغییر معنا و دگرگون در حقیقت الفاظ قرآن خواهند بود.

در مقابل، تنها تفسیر قابل پذیرش که هم با حمت یادشده انطباق دارد و هم موجب تحریف در لفظ و معنا نمشود، حمل روایت
بر اختلاف لهجات است. چنین برداشت نهتنها معقول، بله هماهن با ضرورتهای تاریخ و زبان نیز هست.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و



پاورق
[1] ‏خوئ، ابوالقاسم، «البیان ف تفسیر القرآن: المدخل، فاتحة التاب»، ص 191.

[2] نته ی استاد در رد صوفیه: در همین زمینه، برخ دیدگاههای منحرف و ناصواب نیز در فضای معاصر، خصوصاً در
لسان برخ از اقطاب صوفیه مشاهده مشود که گاه به صورت آشار منر عرببودن قرآن شدهاند. بهعنوان نمونه، ی از این
افراد با استناد نادرست به حدیث «من عرف نفسه فقد عرف ربه» چنین نتیجه گرفته که «قرآن» همان «خود انسان» است و نه
متن عرب یا فارس یا به هیچ زبان خاص دیر. در حالکه اینگونه برداشتها، افزون بر فقدان مبنای علم و حدیث، موجب

تحریف معنای آیات و احادیث و انحراف از دین حقیق مگردند؛ و این همان امری است که علمای بزرگ همچون علامه
طباطبائ و امام خمین (قدس سرهما) از آن بیزاری جستهاند.

[3] روى‐ ايضا‐ بسند آخر، فيه (احمد بن هلال)‐ و هو غال متهم ف دينه‐ عن عيس بن عبد اله الهاشم عن ابيه عن آبائه،
قال: قال رسول اله صلّ اله عليه و آله‏ «أتان آت من اله فقال ان اله يأمرك أن تقرأ القرآن عل حرف واحد. فقلت يا رب،
وسع عل امت، فقال ان اله يأمرك ان تقرأ القرآن عل سبعة احرف»و الاحرف ف هذا الحديث ه اللهجات العربية المختلفة

(‏معرفت، محمد هادی، «التمهيد ف علوم القرآن‏»، ج 3، ص 93.)
[4] ‏خوئ، ابوالقاسم، البیان ف تفسیر القرآن: المدخل، فاتحة التاب، ص 192.

منابع
.1430 ،تاب، قم ‐ ایران، مؤسسة إحياء آثار الامام الخوئتفسیر القرآن: المدخل، فاتحة ال ابوالقاسم، البیان ف ،خوئ

معرفت، محمد هادی، التمهيد ف علوم القرآن‏، قم ‐ ایران، حوزه علمیه قم، مرکز مدیریت، 1410.


