
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۲۸ اردیبهشت ۱۴۰۴

مواسعه و مضایقه
جلسه 95 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسه گذشته ادامه بحث از احتمالات در معنای سبعه احرف از تفسیر البیان مورد نقد و تحلیل قرار گرفت، احتمال چهارم
در معنای «سبعة أحرف»، بر نزول قرآن بر هفت لغت فصیح (قریش، هذیل، هوازن، یمن، کنانه، تمیم و ثقیف) استوار است که

توسط جماعت از علمای اهل سنت پذیرفته شده است. آیت اله خوی (ره) این دیدگاه را با این استدلال که با موارد روایات
مربوطه سازگار نیست، نقد مکنند. حضرت استاد در توضیح اشال مرحوم خوی فرمودند: دراین روایات غایت همچون عدم

اختتام آیه رحمت با آیه عذاب، ذکر شده است که با تفسیر «أحرف» به لغات فصیح همخوان ندارد.

 علاوه بر این، آیت اله خوی به روایات از عمر بن خطاب (ره) و عثمان بن عفان (ره) استناد مکنند که بر نزول قرآن به لغت
مضر و قریش تأکید دارند و با فصیح دانستن همه لغات مذکور در این احتمال در تعارض است.

احتمال پنجم، «أحرف سبعة» را به لغات قبیله مضر، شامل قریش، اسد، کنانه، هذیل، تمیم، ذبه و قیس، منحصر مکند که
اشالات مطرح شده در احتمال چهارم بر آن وارد است. احتمال ششم، «أحرف سبعة» را به اختلاف در قرائات مرتبط مداند

و مواردی از قبیل تغییر در حرکت، صورت و معنای کلمات، تقدیم و تأخیر، و زیاده و نقصان را به عنوان مصادیق آن
برمشمارد. با این حال، آیت اله خوی (ره) این دیدگاه را نیز به دلیل عدم وجود دلیل کاف و ناآشنای مخاطبان روایات «سبعة

أحرف» با این نوع اختلافات، مورد نقد قرار مدهند.

جایاه فراگیری فقه و اصول در فهم قرآن کریم
دقت نظر در بررس و نقد احتمالات مختلف در معنای «سبعه احرف»، نشان از قوت اصول مرحوم خوی دارد. ایشان با تیه

بر مبان استنباط است که م تواند به درست یا نادرست ی حدیث پ ببرد، احادیث جعل را تشخیص دهد، و سازگاری یا
ناسازگاری ی روایت با قرآن کریم را تعیین نماید.

ه تعداد اندکشود که چه نیازی به تحصیل علوم حوزوی و مجتهد شدن وجود دارد، یا این این سوال مطرح م متاسفانه، گاه
برای شناخت صحیح دین و کسب توانای نیست. تحصیل علوم دین است. این تصور درست مرجع تقلید برای جامعه کاف

تشخیص احادیث صحیح از ناصحیح ضروری است. اگر روایت مانند «نزول قرآن بر هفت حرف» صحیح تلق شود، م تواند
به تفاسیر متعددی از قرآن کریم منجر شود. از آنجا که قرآن کتاب ب نظیر و جاودانه است، جدای از آن ممن نیست. تنها فقیه
است که م تواند تشخیص دهد که آیا روایت با قرآن سازگار است یا خیر. بنابراین، این فقیه است که م تواند بدعت در دین را

تشخیص دهد، نه فیلسوف. فقیه به احام و مسائل شرع احاطه دارد، در حال که فیلسوف صرفاً به قواعد فلسف محدود
است. برای مثال، فیلسوف ممن است به برهان صدیقین در اثبات وجود خداوند استناد کند، اما نم تواند به درست تشخیص

دهد که آیا زیارت اولیاء اله شرک است یا خیر.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


به همین ترتیب، تبیین و فهم صحیح روایت مانند «نزول قرآن بر هفت حرف» از عهده فیلسوف بر نم آید و نیازمند تسلط بر
علوم دین است.بررس دقیق کلمات مرحوم آیت اله خوی (ره) در مورد این روایت حائز اهمیت است، زیرا این روایت از

اهمیت ویژه ای برخوردار است و در مجالس علم اهل سنت نیز مورد بحث قرار م گیرد.

 متاسفانه، بسیاری از علمای اهل سنت معنای درست برای این روایت ارائه نم دهند و تفاسیر آنها نهایتاً به قول به تحریف قرآن
م انجامد. سپس، با استناد به همین روایت، شیعه را که دارای غنای علم و قرآن فراوان است، به تحریف قرآن متهم م کنند.

از این رو، لازم است با دقت و حوصله این بحث را پییری نماییم.

اشالات مرحوم خوی در احتمال ششم
مرحوم آیت اله خوی (ره) در نقد احتمال ششم، اشالات را مطرح نمودهاند.[1] نخست آنه این قول بلا دلیل است.اشال دوم
ایشان این است که مبنای تقسیم ارائه شده در این احتمال صحیح نیست. به عنوان مثال، در وجوه اختلاف قرائت، گاه قرائت

موجب تغییر معنا م شود و گاه نم شود. در حال که تغییر یا عدم تغییر معنا نم تواند مبنای درست برای تقسیم باشد، زیرا
وضعیت لفظ و قرائت با تغییر معنا تغییر نم کند. به عبارت دیر، نسبت اختلاف به لفظ در این حالت، از قبیل وصف شء به

حال متعلق است. لذا، اختلاف در «طلح منضود» و «کالعهن المنفوش» در ی قسم قرار م گیرند.

به طور خلاصه، اشال دوم ایشان این است که اختلاف قرائت باید به خود لفظ مربوط باشد و تغییری در آن ایجاد کند. تغییر
معنا به خودی خود نم تواند مبنای تقسیم «سبعة أحرف» قرار گیرد.

اشال سوم: تناف بین متوب و مقروء بودن قرآن
اشال سوم ایشان به تقسیم دیری در همین احتمال مربوط م شود. در این احتمال، اختلاف قرائت به دو نوع تقسیم شده

است: 1. اختلاف در قرائت با بقای صورت لفظ. 2. اختلاف در قرائت با تغییر صورت لفظ. مرحوم آیت اله خوی (ره) معتقدند
که این تقسیم نیز صحیح نیست، زیرا صورت لفظ مربوط به متوب است، نه مقروء.

به عبارت دیر، قرآن عبارت است از الفاظ که از جانب خداوند متعال نازل شده است، نه آنچه بر صفحه کاغذ نوشته شده
است. قرآن به این دلیل «قرآن» نامیده م شود که قابل قرائت است. بین قرآن و متوب تفاوت وجود دارد. تقسیم ارائه شده در

این احتمال به متوب مربوط است، در حال که بحث ما پیرامون مقروء است.

اشال چهارم: منافات اختلاف قرائات با نزول قرآن بر حرف واحد
اشال چهارم ایشان این است که صریح روایات «سبعة أحرف» دلالت بر این دارد که قرآن در ابتدا بر ی حرف نازل شده و

سپس «سبعة أحرف» مطرح شده است. پیامبر اکرم (ص) از خداوند متعال درخواست نمودند که قرآن بر حرف دوم و سوم نیز
نازل شود. حال، این سوال مطرح م شود که آیا آن حرف واحد، ی از همین اختلاف قرائات بوده است؟ به نظر ایشان، پاسخ
منف است. آن حرف واحد نم تواند ی از این قرائات (تقدیم و تأخیر، زیاده و نقصان و غیره) باشد. روایات دلالت دارند که

قرآن در بدو نزول بر ی حرف واحد نازل شده است که غیر از این قرائات بوده است.

اشال پنجم: مورد اتفاق بودن بخش زیادی از قرآن
اشال پنجم ایشان این است که بخش قابل توجه از قرآن کریم مورد اتفاق قراء است و اختلاف در قرائت آن وجود ندارد. اگر

این موارد اتفاق را به اقسام هفتانه فوق اضافه کنیم، تعداد حروف قرآن به هشت افزایش م یابد، نه هفت حرف.

اشال ششم: اختلاف قرائت در کلمات، نه در نحوه بیان حروف
اشال ششم ایشان این است که مورد روایات «سبعة أحرف»، اختلاف قرائت در کلمات است. به عنوان مثال، در داستان عمر



و ابن مسعود (ره) در مورد قرائت «حت حین» به صورت «عت حین»، اختلاف در کلمه است، نه در نحوه بیان ی حرف از
کلمه. اگر اختلاف قرائت را به معنای اختلاف در نحوه بیان ی حرف از کلمه بدانیم، این تنها ی حرف از هفت حرف خواهد
بود. در این صورت، نیازی نبود که پیامبر اکرم (ص) برای رفع خصومت میان عمر و ابن مسعود (ره) به نزول قرآن بر هفت

حرف استناد نمایند.

همچنین، نم توان نزول جبرئیل (ع) با ی حرف، سپس دو حرف، سپس سه حرف و نهایتاً هفت حرف را به این اختلافات
قرائت تطبیق نمود. به عنوان مثال، نم توان گفت که جبرئیل (ع) ی بار آیه «وجاءت سرةُ الْموتِ بِالْحق» را به همین صورت

نازل کرد و بار دیر آن را به صورت «وجاءت سرةُ الْحق بِالْموتِ» نازل نمود.

احتمال هفتم: اختلاف قرائات به معن دیر
در معنای هفتم، باز هم اختلاف در قرائات مطرح م شود، اما با بیان دیری. در بیان قبل، اختلاف قرائت از حیث تغییر یا عدم

تغییر معنا و تغییر یا عدم تغییر لفظ مورد توجه قرار گرفت. اما در این معنا، اختلاف قرائت به اقسام دیری تقسیم م شود:

1. اختلاف در قرائت اسماء از حیث مفرد، تثنیه، جمع، مذکر و مؤنث.
2. اختلاف در قرائت افعال از حیث ماض، مضارع و امر.

3. اختلاف در اعراب.
4. زیاده و نقصان.

5. تقدیم و تأخیر.
6. ابدال.

7. لهجات (مانند فتح، اماله، ترقیق و تفخیم).

اشالات مرحوم خوی به احتمال هفتم
مرحوم آیت اله خوی (ره) اشالات اول، چهارم و پنجم مطرح شده در احتمال قبل را در اینجا نیز جاری م دانند. علاوه بر

آن، اشال دیری را مطرح م کنند مبن بر اینه چرا بین اسم و فعل فرق گذاشته شده است؟ اختلاف در اسماء و افعال هر دو
نوع اختلاف در هیئت هستند، لذا دلیل برای قرار دادن آنها در دو قسم جداگانه وجود ندارد. ایشان معتقدند که اگر بخواهیم
مضارع و امر را که هر کدام م ،برای «سبعة أحرف» ارائه دهیم، باید خود تثنیه، جمع، مذکر، مؤنث، ماض تقسیم درست

توانند ی قسم مستقل باشند، به عنوان اقسام جداگانه در نظر بیریم. به همین ترتیب، ادغام و اظهار نیز باید هر کدام ی قسم
مستقل محسوب شوند.سپس، ایشان خود ی تقسیم تقریباً فن برای اختلاف در قرائات ارائه م دهند.

از نظر ایشان، اختلاف در قرائات به شش قسم تقسیم م شود:

1. اختلاف در هیئت دون المادة. مانند قرائت کلمه «واعد» به صیغه امر یا ماض («واعد» یا «واعد»). یا قرائت کلمه
«امانات» به صیغه جمع یا مفرد.

2. اختلاف در ماده دون الهیئة. مانند قرائت «ننشزها» به صورت «ننشرها» یا «ننشزها».
3. اختلاف هم در ماده و هم در هیئت. مانند «عهن» و «صوف».

4. اختلاف در هیئت جمله به اعراب. مانند قرائت «ارجلم» به صورت «ارجلَم» یا «ارجلم».
5. اختلاف تقدیم و تأخیر.اختلاف زیاده و نقصان.

آیت اله خوی (ره) معتقدند که تقسیم صحیح اختلاف در هیئت، همان تقسیم ارائه شده توسط ایشان است. به این معنا که
اختلاف در هیئت یا دون المادة است، یا دون الهیئة است، یا در هر دوی آنها وجود دارد. تفاوت بین فعل و اسم در این تقسیم



وجود ندارد.ایشان در ادامه، اختلاف در لهجه را از مقوله اختلاف در قرائت خارج م دانند. به نظر ایشان، قرائت به معنای
تفاوت در خود کلمه است، نه در نحوه تلفظ آن. به عنوان مثال، تلفظ «قاف» به صورت «کاف» اختلاف در لهجه است، نه

قرائت. «اسهد بلال» همان «اشهد بلال» است و نم توان گفت که بین قرائت بلال و دیران اختلاف در قرائت وجود دارد، بله
اختلاف در لهجه است. لذا، ایشان معتقدند که ذکر اختلاف در لهجه در زمره اقسام اختلاف قرائت صحیح نیست.

احتمال هشتم: کثرت در آحاد
در معنای هشتم، «سبعة أحرف» به معنای کثرت در آحاد تلق م شود. به این معنا که عدد هفت در این روایت خصوصیت

ندارد، بله برای بیان کثرت به کار رفته است. همانطور که در عرف رایج است، برای بیان کثرت در میان اعداد ی تا ده از عدد
هفت استفاده م شود و در میان اعداد ده تا صد، از عدد هفتاد، و در میان اعداد صد تا هزار، از عدد هفتصد استفاده م شود
و این ی اصطلاح عرف است که در گذشته وجود داشته و تا کنون نیز باق مانده است. بر این اساس، «سبعة أحرف» دلالت

بر کثرت دارد، نه عدد خاص.

مرحوم آیت اله خوی (ره) در نقد این معنا م فرمایند که اولا، این معنا خلاف ظاهر روایات است. ثانیاً، این معنا ی قول
مستقل محسوب نم شود، زیرا صرفاً دلالت بر کثرت دارد و باید ی از معان دیر را به عنوان مصداق آن کثرت بیان نمود.

احتمال نهم: قرائات هفتانه
در معنای نهم، «سبعة أحرف» به معنای قرائات هفتانه مشهور در قرآن کریم تلق م شود. این معنا به بحث تواتر یا عدم تواتر

قرائات هفتانه مرتبط است.

 مرحوم آیت اله خوی (ره) در بحث تواتر قرائات، متواتر بودن این قرائات را انار کرده اند و محققین از علمای امامیه نیز
منر تواتر آنها هستند.

در اینجا، لازم است به اشتباه که برخ مرتب شده و با سخنان خود، اعتقاد متدینین به قرآن کریم را متزلزل کرده اند، اشاره
کنم. قرآن کریم به همین صورت که به دست ما رسیده است، از طریق ادله ای بالاتر از تواتر ثابت شده است. به این معنا که
الفاظ و آیات قرآن کریم، بدون هیچ گونه زیاده و نقصان، دقیقاً همان چیزی است که از زمان رسول اکرم (ص) به دست ما

رسیده است. بحث در مورد معتبر بودن قرائت حفص و عادل یا فاسق بودن حفص، هیچ ارتباط به تحریف قرآن ندارد. تحریف
قرآن به معنای جابجای یا کم و زیاد کردن کلمات است. ما معتقدیم که این قرآن، به صورت قطع و از طریق هزاران و میلیون

ها انسان، از زمان رسول خدا (ص) به دست ما رسیده است. همانطور که در مورد اشعار امرء القیس م گوییم که قطعاً از
اوست، قرآن کریم نیز قطعاً همان چیزی است که بر قلب مبارک پیامبر اکرم (ص) نازل شده است. در مورد اصل این قرآن،

حت نم گوییم متواتر است، بله م گوییم از واضحات و بدیهیات است. همانطور که اگر خبری توسط 50 خبرگزاری معتبر
نقل شود، آن را متواتر نم دانیم، بله از واضحات م دانیم، قرآن کریم نیز چنین است. بنابراین، نباید با طرح بحث قرائات

پنجانه یا ششانه و عادل یا فاسق بودن قراء، به ساحت مقدس قرآن کریم خدشه وارد کنیم.

اشالات مرحوم خوی به احتمال نهم
مرحوم آیت اله خوی (ره) م فرمایند که اولا، ما تواتر قرائات سبعه را قبول نداریم. ثانیاً، اگر منظور از قرائات سبعه، قرائات

مشهور به طور مطلق باشد (اعم از متواتر یا غیر متواتر)، تعداد قرائات مشهور بسیار بیشتر از هفت مورد است.

 ثالثاً، اگر منظور این باشد که غالب آیات قرآن کریم بر هفت وجه قرائت مشوند، این ادعا باطل است، زیرا در بسیاری از
آیات، تنها دو قرائت وجود دارد و تعداد آیات که بر هفت وجه قرائت م شوند، بسیار اندک است.



از کلمات قرآن کریم بر هفت وجه باشد، باز هم ایراد وارد است، زیرا در برخ رابعاً، اگر منظور از قرائات سبعه، قرائت برخ
از کلمات قرآن، تعداد قرائات بسیار بیشتر از هفت مورد است. به عنوان مثال، کلمه «عبد الطاغوت» 22 قرائت دارد و کلمه

«اف» بیش از 30 قرائت دارد. لذا، اینه بوییم مراد از «سبعة أحرف»، قرائات هفتانه متواتر است، با اشالات متعددی
مواجه است.

احتمال دهم: اختلاف لهجات
در نهایت، به معنای دهم، یعن اختلاف لهجات م رسیم. مرحوم آیت اله خوی (ره) م فرمایند که «أحسن ما قیل» در مورد

«سبعة أحرف» همین معنای دهم است. ایشان در اینجا پنج اشال را مطرح م کنند که در جلسه آینده به آن خواهیم پرداخت و
بحث را جمع بندی خواهیم کرد.هدف ما از بررس دقیق کلمات مرحوم آیت اله خوی (ره) در مورد این روایت، روشن ساختن
این مسئله بود که این روایت از اساس باطل است. اما مشل که وجود دارد این است که صاحب جواهر (ره) این روایت را در

کتاب شریف کاف نقل کرده است. البته، روایات معارض دیری نیز وجود دارد که در جلسه آینده به آن خواهیم پرداخت.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏خوئ، ابوالقاسم، «البیان ف تفسیر القرآن: المدخل، فاتحة التاب»، ص 188.

منابع
خوئ، ابوالقاسم، البیان ف تفسیر القرآن: المدخل، فاتحة التاب، قم ‐ ایران، مؤسسة إحياء آثار الامام الخوئ، بتا.


