
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۲۳ اردیبهشت ۱۴۰۴

مواسعه و مضایقه
جلسه 93 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسه گذشته، به ی از احتمالات مطرح در تفسیر روایات «سبعة أحرف» اشاره شد؛ و آن اینه مقصود از این احرف،

معان متقارب باشد. در اینباره، مرحوم آیتاله خوی (ره) اشالات را مطرح کردهاند که نشاندهندۀ ضعف و بطلان این
احتمال است. ایشان نخست به این نته اشاره مکنند که این اختلاف در قرائات، در عصر عثمان به نحوی ظهور یافت که

باعث تفرقه میان مسلمانان شد؛ و اگر این اختلاف از سوی پیامبر (ص) تجویز شده بود، چونه متوان پذیرفت که پیامبر (ص)
به امری فرمان داده باشند که نتیجهاش فساد و تشتّت امت باشد، در حال که روایات بسیاری بر حرمت تفرقه و آثار زیانبار آن

دلالت دارد؟

همچنین ایشان به این مطلب اشاره مکنند که در این روایات پیامبر (ص) م فرمایند: «إنّ أمت لا تستطیع عل حرف واحد»،
و این نسبت نادرست است؛ چراکه امت اسلام پس از عثمان، با وجود تنوع لهجهها و زبانها، بر قرائت واحد گرد آمدند.
چونه ممن است چنین چیزی در زمان پیامبر (ص) میسر نبوده باشد؟ افزون بر این، پیامبر (ص) در زمان حیات خود،

قرائات مختلف را تأیید فرموده و آن را رحمت از جانب خداوند معرف کردهاند. بنابراین اقدام عثمان در محدود ساختن قرائات
به ی وجه، در تعارض با روش پیامبر (ص) خواهد بود.

در نهایت، آیتاله خوی تصریح مکنند که احتمال حمل سبعة أحرف بر معان متقارب، نهتنها فاقد پشتوانۀ محم است، بله
حت برخ از علمای متأخر اهل سنت نیز آن را متشابه و فاقد معنای روشن دانستهاند.

ال دوم مرحوم خوینقد استاد به اش
در مقام بررس اشالات مرحوم آیتاله خوی (ره)[1] به احتمال حمل «سبعة أحرف» بر معان متقارب، لازم است به نتهای
«[2]نَفْس لْقاءت نم دِّلَهبنْ اا ونُ لما ی ال دوم ایشان توجه شود. ایشان برای رد این احتمال به آیه شریفه «قُلمهم در نقد اش

تمس کردهاند و بر این اساس، هرگونه تغییر در الفاظ قرآن در حدود معان مترادف را از جانب پیامبر (ص) امری ناروا
دانستهاند. لن چنین استدلال قابل مناقشه است.

بتردید، در صورت که جواز این تغییرات نه از ناحیه شخص پیامبر (ص)، بله با اذن اله و توسط جبرئیل به ایشان تفویض
شده باشد، دیر صدق عنوان «من تلقاء نفس» بر آن جاری نخواهد بود. اگر شارع مقدس به پیامبر (ص) اجازه داده باشد که

در برخ مواضع، مانند استعمال الفاظ مترادف نظیر «علیماً» و «سمیعاً» جایزینهای انجام گیرد، چنین تغییری داخل در
دایره جعل تشریع خواهد بود نه فعل شخص پیامبر. در این صورت، نه تنها پیامبر (ص) مجاز خواهد بود، بله اصحاب نیز به

تبع آن حضرت، و در حدود معینه، مجاز خواهند بود. بنابراین، این اشال به این بخش از کلام مرحوم خوی نیز وارد است.

احتمال دوم در معنای سبعه احرف

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


معنای دوم برای «احرف»، «ابواب» است؛ و «سبعة ابواب»، به این معنا که قرآن هفت باب دارد: زجر، امر، حلال، حرام،
محم، متشابه و امثال. دلیل این قول، روایت است که ابن مسعود از پیامبر (ص) نقل مکند.

إن المراد بالاحرف السبعة ه الابواب السبعة الت نزل منها القرآن وه زجر ، وأمر ، وحلال ، وحرام ، ومحم ، ومتشابه ،
وأمثال. واستدل عليه بما رواه يونس ، بإسناده عن ابن مسعود عن النب صلالهعليهوآلهوسلم أنه قال: «كان التاب الاول نزل

من باب واحد عل حرف واحد ، ونزل القرآن من سبعة أبواب وعل سبعة أحرف: زجر ، وأمر ، وحلال ، وحرام ، ومحم ،
ومتشابه ، وأمثال. فأحلوا حلاله ، وحرموا حرامه ، وافعلوا ما امرتم به ، وانتهوا عما نهيتم عنه ، واعتبروا بأمثاله ، واعملوا

بمحمه ، وآمنوا بمتشابهه ، وقولوا آمنا به كل من عند ربنا»

 رسول اکرم (ص) در این روایت پس از ذکر هفت باب، مفرماید به حلال آن ایمان بیاورید و حرامش را حرام بدانید، به آنچه
امر شدهاید عمل کنید، از آنچه نه شدهاید دوری کنید، از امثالش عبرت بیرید، به محماتش عمل کنید و به متشابهاتش ایمان

بیاورید و بوئید به آن ایمان آوردهایم و همه از جانب پروردگار ماست.

عبارت ابتدای روایت، «کان التاب الاول من بابٍ واحد عل حرفٍ واحد»، این برداشت را به دست مدهد که نخستین کتاب
اله که از جانب خداوند متعال صادر گردیده، مشتمل بر ی حرف یا ی باب بوده است؛ احتمالا نخستین کتاب اله عرضه
شده به بشر، تنها حاوی رهنمودهای پیرامون وظایف و تالیف بوده و فاقد احام چون محرمات، محمات و متشابهات بوده

است؛ این امر، تمایز قرآن کریم را به عنوان کتاب جامع در بر دارنده انواع معارف اله، نسبت به سایر کتب آسمان نشان
مدهد. تمایزی که در عبارت «القرآن نزل عل سبعة ابواب» به آن اشاره شده است.

اگرچه متوان واژه «الاول» را اشاره به کتب آسمان پیشین دانست، اما این تفسیر با ظاهر عبارت همخوان ندارد. ظاهر
روایت نشان مدهد که نخستین دستور متوب اله، تنها شامل ی باب و ی حرف بوده است؛ در مقابل، قرآن کریم مشتمل

بر هفت باب است.

توضیح دیری که در اینجا حائز اهمیت است، این است که عبارت «سبعة أحرف» در عبارت «نزل القرآن من سبعة أبواب و
عل سبعة أحرف»، باید به صورت عطف تفسیری در نظر گرفته شود. در غیر این صورت، اگر گفته شود که روایت تنها به بیان

«سبعة أبواب» پرداخته و «سبعة أحرف» را بیان نرده است، روایت از محل استشهاد خارج مشود و نمتوان به آن برای
اثبات مدعا استناد کرد.

اشالات مرحوم خوی به این احتمال
1. ضرورت در نظرگرفتن عطف تفسیری در روایت

مرحوم آیت اله خوی در اینجا پنج اشال را مطرح مکنند. اشال اول همین نتهای است که به آن اشاره شد. ایشان
مفرمایند ظاهر این روایت این است که «سبعة أحرف» غیر از «سبعة أبواب» است و تفسیر آن نیست. منته باید ملتزم شویم
که در روایت، پیامبر «سبعة أبواب» را بیان کرده اما «سبعة أحرف» را بیان نرده، یا اگر هم بیان کرده، راوی آن را نقل نرده

است.

2. تعارض با روایات دیر
اشال دوم ایشان این است که این روایت با برخ روایات دیر که قرآن را بر «پنج حرف» مدانند، معارض است. ایشان

خمسة أحرف حلال ه انزل القرآن علکند، آمده است: «إن الری که ابن مسعود از پیامبر (ص) نقل مفرمایند در روایت دیم
و حرام، و محم و متشابه و امثال». یعن «زجر» و «امر» در آن نیست و در «حلال و حرام» ادغام شده است. ایشان

مفرمایند این معارض است.



نقد حضرت استاد بر اشال دوم
اما این اشال چندان وارد به نظر نمرسد. از دیدگاه اصولیون، اگر قرینهای وجود داشته باشد که دال بر تحدید باشد، در این
صورت عدد مفهوم خواهد داشت. اما شاید راوی در مقام بیان، به ذکر مهمترین بخشها اکتفا کرده است. بر این اساس، اگر

روایت بوید قرآن «نُه باب» دارد یا روایت دیری بوید «خمسة أحرف» دارد اینها تعارض با هم ندارند.

 بنابراین، این اشال مبتن بر این فرض است که ما قائل به مفهوم داشتن عدد باشیم. عدد زمان مفهوم دارد که متلم در مقام
تحدید بوده و بخواهد حدی را معین کند. به عنوان مثال، اگر از امام (ع) درباره حد بلوغ سؤال شود، مفرماید: «نه سال در
دختر و پانزده سال در پسر». در اینجا، حد بیان شده است. وقت متلم در مقام بیان حد است، عدد مفهوم دارد. اما در این

روایات، نمتوان گفت که اعداد در مقام تحدید آمده باشند. لذا این اشال دوم وارد نیست.

3. اضطراب حدیث از حیث مفاد و مضون
اشال سوم که ایشان فرمودهاند این است که روایت از حیث مفاد و مضمون مضطرب است. ایشان مفرماید «الزجر و

الحرام بمعن واحد» است. این روایت دارد «زجر و امر و حلال و حرام». زجر با حرام ی است؛ یعن هر چه که حرام است،
موجب زجر قرار گرفته است. اما امر و حلال دو تا است. پس زجر برمگردد به حرام. لذا ابواب، شش باب مشود نه هفت

باب.

مرحوم آیتاله خوی (قدسسره) در ادامه اشال خود به بیان این مطلب م پردازد که بخشهای از قرآن که به مباحث چون
توحید، معاد، قصص انبیاء، احتجاجات حضرت ابراهیم (ع) و سایر معارف اعتقادی مپردازد، در ذیل هیچدام از این ابواب

هفتانه مذکور در روایت قرار نمگیرد، بنابراین از این جهت نمتوان کل آیات قرآن را حمل بر این هفت باب کرد.

ایشان در برابر احتمال که مکوشد اینگونه آیات را تحت عنوان آیات محم و متشابه قرار دهد، اشال مکنند و مفرمایند:
اگر چنین تقسیمبندیای را بپذیریم و بخواهیم آیات که از ابواب سبعه فقه خارجاند را به محم و متشابه ارجاع دهیم، در نتیجه
باید همهی قرآن را به دو قسم محم و متشابه منحصر کنیم، و این با ظاهر روایات سبعة أحرف که گویای کثرت وجوه و تنوع

ابواب است، ناسازگار خواهد بود.

نقد حضرت استاد بر اشال سوم
در قسمت اول اشال ایشان باید این نته را مد نظر قرار داد که زجر یعن نه و نه اعم از حرام و کراهت و نه ارشادی

است. مثلا نه در آیه «لا تمش ف الارض مرحا»[3] نه ارشادی است. بنابراین اگر زجر منحصر به حرام بود، این اشال آقای
خوی وارد بود، در حال که منحصر به حرام نیست.

همچنین همان طور که خودشان متوجه شدند، م توان همه آیات قرآن را طبق آیه شریفه «آیات محمات هن ام التاب و اخر
متشابهات»[4] در ذیل محم و یا متشابه قرار داد، لذا اشال ندارد که در ی تقسیم بندی دیری آیات قرآن به محم و متشابه

تقسیم گردد. بنابراین مانع ندارد که ابواب مذکور در روایت در ی تقسیم بندی دیر به محمات و متشابهات تقسیم گردد.

4. عدم ارتباط مضمون احتمال دوم با حمت روایات «سبعه احرف»
اشال چهارم این است که ایشان مفرماید:

ان اختلاف معان القرآن عل سبعة أحرف لا يناسب ما دلت عليه الأحاديث المتقدمة من التوسعة عل الأمة، لأنها لا تتمن من
القراءة عل حرف واحد.[5]



روایات «نزل القرآن عل سبعة أحرف» حمتش توسعهی بر امت است. یعن در آن روایت آمده بود که اگر قرآن بر قرائت
واحده باشد، این امت تمن بر او ندارند، لذا توسعهای داده شده است در حال که در روایت ابن مسعود داریم که این قرآن
هفت باب دارد، و این مطلب هیچ ارتباط به توسعه بر امت ندارد. لذا این معنا با آن حمت که ذکر شده سازگاری ندارد.

5. عدم قابلیت روایت «ابن مسعود» در رفع ید از ظاهر بعض روایات «سبعه احرف»
در اشال پنجم مفرمایند:

ان ف الروايات المتقدمة ما هو صريح ف أن الحروف السبعة ه الحروف الت كانت تختلف فيها القراء، و هذه الرواية إذا تمت
دلالتها لا تصلح قرينة عل خلافها.[6]

آیت اله خوی مفرماید: در بین روایات سبعه احرف که ذکر شد، روایت بود که موضوع آن، اختلاف قرائت بود. مانند این
روایت که اب بن کعب مآمد در مسجد مدید ی کس قرآن را غیر از قرائت خودش مخواند، رفتند خدمت رسول خدا

عرض کردند و پیامبر فرمود هر دو درست است، «کل قارئ عل قرائته». مرحوم خوی مفرمایند که روایات گذشته صریح در
بحث اختلاف قرائت است و ربط به ابواب ندارد.

 و اگر کس در دفاع از این احتمال بوید روایت ابن مسعود که صریح در سبع ابواب است، قرینه شود که مراد از قرائت از در
روایت اب بن کعب، ابواب باشد، پاسخ داده م شود که این روایت صلاحیت بر رفع ید از ظاهر روایت اب بن کعب که

موضوع آن اختلاف قرائت است ندارد.

نظر حضرت استاد نسبت به احتمال دوم در معنای «سبعه احرف»
اشال دوم و سوم مورد مناقشه قرار گرفت. در خصوص اشال چهارم، باید خاطر نشان کرد که استناد به توسعه بر امت، در

برخ روایات، صرفاً به عنوان حمت ذکر شده است.

اما در خصوص اشال پنجم، باید گفت که این اشال نسبت به روایات که مسئله اختلاف در قرائت را مطرح مکنند، وارد
است. با این حال، برخ از روایات، نظیر روایت «نزل القرآن عل سبعة أحرف» که در آن تغییر عبارت «سمیعاً بصیراً» به

«علیماً قدیرا» مورد بحث است، ارتباط با اختلاف قرائت ندارند.

اگرچه ایشان در اشال چهارم به عدم سازگاری سبعة ابواب با توسعه بر امت اشاره فرمودند که سخن درست بود، اما متوان
این اشال را به نحو دیری نیز مطرح کرد. به این صورت که غایت مذکور در روایات، مبن بر «ما لم تختم آیة عذابٍ برحمة»
یا «آیة رحمة بعذاب»، با «سبعة ابواب» سازگاری ندارد. بنابراین نمتوان «سبعه احرف» در این روایات را بر معنای «سبعه

ابواب» حمل کرد.

احتمال سوم از معنای «سبعه احرف»
ی از معان محتمل برای عبارت «سبعة أحرف» در روایات مربوط به نزول قرآن کریم، معنای است که در برخ نقلها به

«سبعة أبواب» نیز تعبیر شده است.

بر اساس این دیدگاه، «حروف سبعه» دیر منحصر در مفاهیم نظیر امر، زجر، حلال و حرام نیستند، بله دایره شمول آنها
گستردهتر شده و عناوین چون امر، زجر، ترغیب (تشویق به فعل)، ترهیب (بیم دادن از عذاب)، جدل (استدلال و مناظره)،

قصص (داستانها و سرگذشتها) و مثل (ضربالمثلها و نمونهها) را در بر مگیرد. قابل توجه است که در این تفسیر،
مفهوم از محم و متشابه که در دیر روایات و تفاسیر مطرح است، به چشم نمخورد.



إن الحروف السبعة ه: الأمر، و الزجر، و الترغيب، و الترهيب، و الجدل، و القصص، و المثل. و استدل عل ذلك برواية محمد
بن بشار، بإسناده، عن أب قلامة قال:«بلغن أن النب صلّ اله عليه و آله و سلّم قال: انزل القرآن عل سبعة أحرف: أمر، و زجر،

[7].جواب الوجه الثان و ترغيب، و ترهيب، و جدل، و قصص، و مثل». و جوابه يظهر مما قدمناه ف

در همین راستا، روایت نقل شده است که پیامبر اکرم (صل اله علیه وآله) نزول قرآن را بر «سبعة أحرف» مشتمل بر امر،
زجر، ترغیب، ترهیب، جدل، قصص و مثل دانسته است.

پاسخ به این روایت، مبتن بر همان استدلال است که در تبیین روایات مشابه ارائه گردید. روایات مربوط به «سبعة أبواب»
اساساً نسبت ماهوی با معنای اصطلاح «سبعة أحرف» ندارند. و «سبعة أحرف» در روایت ابن مسعود، عطف تفسیری بر

«سبعة أبواب» نیست، بله پیامبر اکرم (صل اله علیه وآله) نزول قرآن را هم بر «سبعة أبواب» و هم بر «سبعة أحرف» بیان
فرمودهاند، با این تفاوت که مصادیق «سبعة أبواب» تبیین شده، اما در خصوص «سبعة أحرف» سوت اختیار گردیده است.

نته حائز اهمیت آن است که مفهوم «سبعة أبواب» در این روایات، در مقام حصر نیست. بدین معنا که این تقسیمبندی، تنها
شیوه ممن برای تبویب و دستهبندی محتوای قرآن کریم محسوب نمشود. از این رو، جایز است که محقق یا مفسر دیری،
قرآن را بر اساس معیارهای متفاوت به تعداد بیشتری یا کمتری از ابواب تقسیم نماید. چنین اقدام، تخط از فرمایش رسول
خدا (صل اله علیه وآله) یا بدعتگذاری تلق نمگردد، بله نوع تلاش در جهت فهم و سازمانده مضامین قرآن کریم به

شیوهای دیر محسوب مشود.

ر اهتمام و توجه به این عناوین کله صرفاً بیانبنابراین، این روایات در مقام تحدید و تعیین انحصاری تعداد ابواب نیستند، بل
در ساختار و محتوای قرآن کریم مباشند. این امر، امان جمع بین روایات مختلف در این زمینه را فراهم آورده و از بروز

هرگونه تعارض اساس جلوگیری منماید.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏خوئ، ابوالقاسم، «البیان ف تفسیر القرآن: المدخل، فاتحة التاب»، ص 178.

[2] ‏ قرآن :سوره یونس، آیه 15.

[3] ‏همان، سوره اسراء، آیه 37.
[4] ‏همان، سوره آل عمران، آیه 7.

[5] ‏همان، ص 184.
[6] ‏همان.
[7] همان.

منابع
علاوه بر قرآن.

خوئ، ابوالقاسم، البیان ف تفسیر القرآن: المدخل، فاتحة التاب، قم ‐ ایران، مؤسسة إحياء آثار الامام الخوئ، بتا.


