
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۲۰ اردیبهشت ۱۴۰۴

مواسعه و مضایقه
جلسه 90 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

 همانگونه که حضرات آقایان و فضلا مستحضرند چند روز پیش به مناسبت یصدمین سال بازتأسیس حوزه مقدّسه قم، رهبر
،بسیار مهم و جامع صادر فرمودند که توسط مدیر محترم حوزه قرائت گردید. این پیام طولان پیام (دامظلهالعال)معظم انقلاب
جامع و بسیار دقیق بود. هر کس که این پیام را اجمالا ملاحظه کند، بهروشن دو سه نتهای را که اکنون عرض مکنم درخواهد

یافت.

نتۀ اول توجه خاص مقام معظم رهبری به اصل دین و حوزههای علمیه و کارآمدی روحانیت در جامعه است. در همۀ شؤون
اجتماع کشور، دین و حوزه برای ایشان در بالاترین اولویت قرار دارد. ما سراغ نداریم که معظمله به هیچ نهاد یا ارگان دیری

پیام به این مفصل داده باشند. همین پیام طولان و جامع با ادبیات جدیدی که دارد، نشان مدهد که واقعاً دین، روحانیت،
دینداری مردم, تبلیغ دین و رساندن دستورات اله توسط روحانیت چه جایاه محوری و درجۀ اول در نظر ایشان دارد.

عظیم که در کنار فقاهت و تسلّط بر علوم اسلام آید. شخصیتاز فردی غیر از ایشان برنم تۀ دوم اینکه چنین پیامن
باشد، با اشراف کامل بر زوایای جامعه و انقلاب اسلاماندار رهبری نظام موپنج سال است که سبیش از س ،(هبحمدال)

توانسته است چنین پیام را برای حوزههای علمیه مطرح کند. هیچکس جز ایشان نمتواند دارای چنین احاطهای باشد؛ انتظار
چنین چیزی از کس نمرود و برای غیر ایشان هم قابل تحقق نیست. در اینجا باید واقعاً خداوند را شاکر باشیم بر وجود ایشان

و بر برکت که بهواسطۀ حضور ایشان نصیب ما شدهاست. در چهلمین سال انقلاب، آن بیانیۀ عمیق «گام دوم انقلاب» را
مرقوم فرمودند و در آغاز قرن پانزدهم شمس نیز این پیام را برای ترسیم برنامۀ آیندۀ حوزه و روحانیت – و بهتبع آن حرکت
آیندۀ انقلاب – ارائه کردند. اگر این برنامه با همین دقت فهمیده و عمل شود، حرکت انقلاب اسلام بسیار پربرکت و موفّق

خواهد بود.

 همانگونه که پیشتر اشاره کردم، ی از ویژگهای این پیام ادبیات جدید آن است که از نات برجستۀ بیانات مقام معظم
رهبری مباشد. بالأخره ی انسان متفر گاه اوقات برای بیان فر خود باید عنوان نو ابداع کند. ی از عناوین که ایشان
اشاره کردهاند و در قرآن کریم نیز مطرح شده، مسئلۀ «بلاغ مبین» است؛ چنانکه مقام معظم رهبری فرمودهاند وظیفۀ اصل

روحانیت «بلاغ مبین» است، کما اینه در چند جای قرآن خداوند تبارک و تعال مفرماید وظیفۀ همۀ انبیا «بلاغ مبین» است:
«وما علَينَا ا الْبَغُ الْمبِين» (یس: ۱۷)، و «ما علَ الرسولِ ا الْبَغُ» (مائده: ۹۹).

 استاد شهید مرتض مطهری(رضوان اله علیه) نیز پیشتر «بلاغ مبین» را – همانگونه که دیران هم اشاره کردهاند – در حوزۀ
تبلیغ (که ی از شؤون حوزه است) چنین معنا مکردند که مبلغ باید پیام دین را کاملا شفاف و روشن ابلاغ کند؛ بپرده، بدون

هیچ ابهام و دوپهلوگوی، و بدون آمیختن آن با اصطلاحات غامض و پیچیده، بهگونهای که همه بفهمند. انبیا نیز پیام اله را
بهصورت کاملا واضح بیان مکردند، بهطوری که هم فیلسوف درجه ی و هم انسان عام بسواد بفهمند خدا چه مگوید. این

نته را شهید مطهری بهعنوان ی از اصول روش تبلیغ بیان فرموده بودند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


 اما رهبر معظم انقلاب اسلام(دامظله) در این پیام، «بلاغ مبین» را دارای گسترهای عظیم در همۀ شؤون حوزههای علمیه
مدانند. بر این اساس، هر مبلغ دین، هر استاد مدرس، هر مؤلف و محقق و هر کس که مخواهد رسالت اله خود را انجام

دهد، باید از «بلاغ مبین» برخوردار باشد. دامنۀ «بلاغ مبین» از اعتقادیات و توحید گرفته تا زندگ فردی مردم و نظامات
اجتماع را دربرمگیرد.

به نظر مرسد «بلاغ مبین» در اینجا یعن اینکه انسان چیزی از دین را فروگذار نند و دین را با همۀ ظرفیتش در اختیار جامعه
ته و روح حاکم بر سراسر پیام است. برای مثال، در مسئلۀ توحید، «بلاغ مبین» یعنقرار دهد. از نظر اینجانب، این مهمترین ن
ر از توحید واقعو شرک شود و از سوی دی ذاریم جامعه گرفتار غلوبرای جامعه تبیین کنیم و ن و روشن توحید را به درست
فاصله بیرد. در زمینۀ احام نیز باید عیناً همان را برای مردم بیان کنیم که خداوند تبارک و تعال فرموده است، بآنکه چیزی

از پیش خود کم یا زیاد کنیم. در اخلاق و سب زندگ و نظام حومتداری هم همینطور.

به ی عبارت، شاهبیت این پیام آن است که مقام معظم رهبری تصریح فرمودند: از آثار و اموری که «بلاغ مبین» بهطور
برجسته در آن دخالت دارد این است که حوزه، اگر بخواهد از عهدۀ بلاغ مبین برآید، باید تمدن اسلام را در برابر تمدنهای

باطل و انحراف زمان ما ترسیم کند. یعن اگر حوزه بتواند در همۀ ابعاد وارد شود، در حقیقت همان فر و اندیشهای را محقق
کرده است که امام خمین (رضواناله تعال علیه) داشتند و مفرمودند: «فقه ما از گهواره تا گور برنامه دارد»؛ یعن دین در

همۀ علوم جامعیت دارد.

رهبر انقلاب نیز در بخش از پیام با همین تعبیر تأکید مفرمایند که «تمدن اسلام برترین هدف دنیای انقلاب است». سپس
توضیح مدهند و مگویند تمدن که در آن علم، فناوری، منابع انسان، منابع طبیع، همۀ توانایها و پیشرفتهای بشری،

حومت، سیاست، نیروی نظام و هرآنچه در اختیار بشر است در خدمت عدالت اجتماع و رفاه عموم باشد. این دقیقاً همان
النَّاس قُوميانَ ليزالْمو تَابْال مهعلْنَا منْزانَاتِ وِيلَنَا بِالْبسلْنَا رسرفرماید: «لَقَدْ ام چیزی است که خداوند تبارک و تعال

بِالْقسط» (حدید: ۲۵)؛ یعن همۀ ارسال رسولان و انزال کتابها برای این است که عدالت در جامعه محقق شود. به این معنا که
در جامعه نه فاصلههای طبقات باشد، نه زورگوی، نه ظلم، و نه چپاول ملتها و منابع آنها.

 تمدن فاسد و منحط غرب که امروز مشاهده مکنیم، تمدن است که برای چپاول منطقۀ خاورمیانه پا به میدان گذاشتهاست؛
تمدن است که مخواهد منابع انسان را تحت سلطه درآورد؛ تمدن است که بردهداری را به مراتب بدتر از دوران جاهلیت احیا
مکند؛ تمدن است که قتل و حیات برایش معنای یسان دارد؛ تمدن است که میان انسان و حیوان تفاوت نمگذارد؛ بله در

این تمدن غرب، حیوان را نسبت به انسان برتر مشمارند (یعن ارزش حیوان را در برخ جهات بیشتر از انسان مدانند)؛
.(رژیم غاصب صهیونیست یعن) در رأس امور آن است آورد که کودککشرا بهوجود م است که رژیم تمدن

آیا اسلام واقعاً برنامهای ندارد؟ آیا اسلام در برابر این تمدن فاسد و منحط ببرنامه است؟ رهبر انقلاب مفرمایند ما باید بهدنبال
تمدن اسلام و فقه تمدنساز و فلسفۀ تمدنساز باشیم. البته ایشان در ضمن فرمایشاتشان تأکید مکنند که ی فقیه دیر

نمتواند به علوم موجود و رایج اکتفا کند، بله باید با علوم انسان روز ارتباط داشته باشد؛ باید با دانشاهها مرتبط باشد و بر
آخرین نظریات علوم انسان اشراف داشته باشد. چنین کس مشود فقیه بالمعناللمه. و این فقیه متواند در کنار فیلسوفان،

متلمان و مفسران حوزه، برنامۀ تمدن اسلام را طراح کرده و بهتدریج ارائه نماید.

گاه اوقات بعض منتقدان مگویند: «کجای دین کلمۀ تمدن به گوش شما خورده؟» مر باید این لفظ در متون دین آمده
باشد؟ آیۀ شریفه «لقد أرسلنا رسلنا بالبینات...» نشان مدهد که هدف انبیا اقامۀ قسط و عدالت بودهاست؛ بنابراین اشاره به

همین معنا نیز در قرآن آمدهاست. «لیقوم الناس بالقسط» را نباید فقط در امور مال و مادی معنا کرد؛ قسط هر چیزی به حسب



خود آن است. نباید هیچ ظلم وجود داشته باشد، در عبودیت، در اقتصاد و در سیاست. آیا اگر آدم فاسد و ظالم را رئیس
ی حومت قرار بدهند، آن جامعه روی عدالت را خواهد دید؟ هرگز.

 لذا مفرمایند حوزههای علمیه باید چنین هدف بزرگ را دنبال کنند و برنامهها و تلاش محققان، فقها و مؤلفان در این مسیر
قرار بیرد تا وظیفۀ اصل حوزوی تحقق یابد. همچنین تصریح مکنند که ما باید «نظامات» را طراح کنیم؛ از جمله نظام

قضای اسلام را. طراح به این معنا نیست که گوی الآن هیچ نظام نداریم (اتفاقاً قبلا عدهای مگفتند ما نظام نداریم که ما هم
آن را رد کردیم. و اتفاقاً مدیدم که در این پیام، بعض نات را که ما پیشتر در بحث نظامات مطرح کرده بودیم، ایشان هم بیان

فرمودند). ایشان مفرمایند تنظیم نظامات باید با کم علوم روز باشد و باید از علوم روز بهره بیریم؛ درستهایش را أخذ
کنیم و نادرستش را کنار بذاریم. باید ی نظام خانواده را تنظیم کنیم، ی نظام قضای را تنظیم کنیم، ی نظام ارتباط دولت

با مردم و نیز روابط دولت اسلام با دیر دولتها را تنظیم کنیم. حوزه باید این نظامها را طراح نماید.

مسائل جدید و موضوعات نو باید بهوجود بیاید. خوشبختانه حوزۀ امروز ما واقعاً قابل مقایسه با حوزۀ قبل از انقلاب نیست. این
رشتههای تخصص که امروز وجود دارد، بحمداله بر اساس همان تدبیری است که مرحوم والد ما (رضواناله تعال علیه)

داشتند. در همان دهۀ اول انقلاب که مسئولیت ادارۀ حوزه با مرحوم والد ما بود، رشتههای تخصص تفسیر، کلام, نهجالبلاغه,
تبلیغ و امثال آن پایهگذاری شد، تا تأسیس «مرکز فقه» که امروز شر خدا مبینیم در مسیر همان اندیشۀ امام و رهبری، رشتۀ

فقه پزش ایجاد شدهاست که بسیار غن است و برای گفتن حرفهای جدید آمادهاست.

ی از نات که رهبری فرمودند این است که ما نه تنها باید از مبان و تمدن خود دفاع کنیم، بله باید به تمدن غرب نیز هجمه
کنیم. ما باید اثبات کنیم نظام خانواده در تمدن غرب نظام پوسیده و ویرانر است که چیزی برای انسانیت باق نمگذارد.

نظام اقتصادیشان نیز همینطور است؛ نظام که ثروتمند را ثروتمندتر و فقیر را فقیرتر مکند. ما باید با «فقه اقتصادی» به
آنها یورش ببریم. معظمله تعبیر فرمودند به «مهاجم فرهن» (این همان ادبیات جدیدی است که اشاره کردم): هر ی از ما

باید ی «مهاجم فرهن» باشیم.

 فقه سیاست چقدر حرف برای گفتن دارد؟ زمان تلق این بود که اسلام اصلا سیاست ندارد! همینجا عرض کنم، رهبر معظم
انقلاب هشداری مدهند و باز فرمایشات امام خمین(رحمة اله علیه) را ترار مکنند؛ امام که دلشان خون بود از دست

متحجران که در حوزهها بهدنبال جدای دین از سیاست بودند. معلوم مشود این نران را رهبر معظم انقلاب نیز امروز دارند.
واقعاً اکنون هم ی جمع قلیل و کماهمیت به ترویج این فر مشغولند؛ هرچند بدنۀ اصل حوزه با فر امام و رهبری و

اندیشههای امام و شاگردان امام همراه است.

در مدرسۀ فیضیه سخنران (ه علیهرضوانال) به رحمت خدا رفتند، مرحوم والد ما (ه علیهرحمة ال)امام من به یاد دارم وقت 
مهم ایراد کردند. ایشان آن زمان رئیس شورای مدیریت حوزه بودند و جمعیت انبوه هم حضور داشت. نات بسیار مهم و

تاریخای در آن سخنران بیان کردند که از جملۀ آنها این بود که فرمودند: «دشمنان امام که منتظر بودند امام به رحمت خدا
برود و خودشان را آماده کردند برای مقابله با امام، بدانند تا ما شاگردان امام هستیم نخواهیم گذاشت آنها به اهداف خودشان

برسند؛ همانهای که بهدنبال جدای دین از سیاست هستند»!

چند سال پیش در تهران به مناسبت یصدمین سال تأسیس حوزۀ قم، جلسهای برگزار کردند که در آن جلسه نسبت ناروای به
مرحوم آیتاله حائری و مرحوم آیتاله بروجردی (رضواناله علیهما) دادند. گفتند این دو مرجع قائل به جدای دین از سیاست

بودند؛ و اکنون، پس از گذشت چهل سال، ما به این نتیجه رسیدهایم که حق با آنهاست! این سخنان را با صراحت گفتند و در
رسانهها هم منعس شد. رهبر معظم انقلاب با دقت در ابتدای پیامشان تصریح مفرمایند: آن تدبیر مرحوم آیتاله شیخ



عبدالریم حائری بود که حوزۀ نوپای قم را تشیل داد و حفظ کرد. در ادامه، آن حوزه به مرحوم آیتاله بروجردی سپرده شد و
ایشان نیز قم و حوزۀ آن را کانون تشیع در دنیا قرار دادند؛ چرا که آیتاله بروجردی در زمان خود دارای مرجعیت مطلق بود. و
فرمودند از دل آن حوزه شخصیت مثل امام خمین(رحمة اله علیه) طلوع و بروز کرد؛ یعن کاملا روشن ساختند که ظهور امام

نتیجۀ آن حرکت و دوراندیش مرحوم آیتاله حائری بود.

 در تأیید همین موضوع، ی از بزرگان (که به رحمت خدا رفتهاست) نقل مکرد: من با پدرم به محضر مرحوم آیتاله حاج
شیخ عبدالریم حائری رفتیم. پدرم به ایشان عرض کرد: چرا شما در مقابل اقدام رضاخان در قضیۀ کشف حجاب موضع

محم نمگیرید یا لااقل به عنوان اعتراض به نجف هجرت نمکنید؟ مرحوم حائری فرمودند: «من مدانم اگر به نجف بروم،
آنجا هم مورد احترام بزرگان نجف قرار خواهم گرفت و چهبسا وضعم از جهت مرجعیت تقلید هم بهتر از اینجا بشود. اما اگر

من بروم، همهچیز در ایران از بین خواهد رفت. بنابراین ممانم.» ایشان با همین ماندن خود، حوزۀ قم را حفظ کردند. پس چرا
بوییم مرحوم حائری سیاست نداشت یا کاری به امور سیاس نداشت؟ یعن آیا برای ایشان فرق نمکرد که کشف حجاب

بشود یا نشود؟ مر ممن است ی مؤمن نسبت به چنین کاری بتفاوت باشد، چه برسد به ی مرجع تقلید بزرگ مثل مرحوم
آیتاله حائری!

 ی از قسمتهای مهم این پیام این است که عدهای بهدنبال ترویج مبنای باطل جدای دین از سیاست هستند که باید فضلای
حوزه پاسخ علم و عالمانه به آنها بدهند. ما نیز در همین مرکز فقه خود چند سال نظریۀ مهم امام خمین(رحمة اله علیه)،
یعن «الاسلام هو الحومة»، را بحث و بررس کردیم. من قبلا هم عرض کردم که «الاسلام هو الحومة» به مراتب قویتر از

نظریۀ ولایتفقیه ایشان است. ولایتفقیه را ممن است کس بعداً بوید ی بحث اجتهادی است و در مباحث اجتهادی
اختلاف نظر هست؛ ی قائل به ولایت مطلقه فقیه است و ی نیست.

اما ما گفتیم اساس این انقلاب بر این است که امام مگوید خداوند تبارک و تعال انبیا را برای حومت فرستاده و دین را برای
حومت فرستاده؛ اصلا انبیا را فرستاده که خودشان (یا جانشینان منصوب از طرف خود) حومت کنند. غیر از حومت خدا

و کسان که از طرف خدا مأذون هستند، شخص دیری حق حومت ندارد! امام خمین این مطلب را در کتاب البیع خود
مطرح کردند. ما نیز با بررسهای قرآن دیدیم چهقدر آیات قرآن بر این مدعای امام دلالت دارد. در کتاب «آیات حومت در

قرآن» که بهتازگ منتشر شده، این آیات را آوردهایم. واقعاً محال است کس آن آیات را ملاحظه کند و بعد بوید اسلام کاری به
سیاست ندارد.

خود همین آیۀ «لقد أرسلنا رسلنا بالبینات...» را ناه کنید؛ چه سیاست بالاتر از اجرای قسط و عدالت؟ اجرای قسط در همۀ
شؤون بشر – بین حاکم و مردم، روابط اقتصادی، روابط اخلاق، روابط خانوادگ و روابط بینالملل – مطرح است. «قسط»

عنوان است که فقط به مسائل مال اختصاص ندارد بله همۀ امور، حت برخورد میان دو نفر را شامل مشود. این، عین
سیاست است؛ مر سیاست غیر از این است که مردم به عدالت برخیزند؟ «لیقوم الناس بالقسط» یعن حاکم باید خدا باشد یا

کس که از طرف خدا اذن حومت دارد؛ غیر از خالق، هیچکس حق حومت بر انسانها را ندارد. این «بلاغ مبین» برای
رسیدن به تمدن اسلام است؛ و ریشۀ تمدن اسلام هم در همین آیه و نظایر آن در قرآن کریم نهفته است. این مهمترین بخش

فرمایشات ایشان است.

تعبیرات که عرض کردم – «فقه تمدنساز» و «فلسفه تمدنساز» – نتۀ جدید دیری بود که در این پیام آمد و تا به حال سابقه
نداشت. اینکه امروز متفران حوزه، هم فقها و هم فلاسفه، برای این طرح عظیم تمدن اسلام باید همفری و ایدهپردازی کنند.
یعن با فقه تنها نمشود چنین طرح ارائه کرد؛ با فلسفۀ تنها هم نمشود؛ با دانشاه تنها هم نمشود؛ با علوم انسان تنها هم

نمشود؛ و با جامعهشناس و روانشناس غرب هم نمشود طرح تمدن داد. با فلسفۀ غرب هم نمتوان چنین طرح ریخت.



باید نقاط مثبت همۀ اینها را بیریم و همه را کنار هم بذاریم و این طرح را طراح کنیم و این برنامه را برای آینده تدوین
نماییم.

بنده بهاجمال گزارش ارائه دادم و برخ از نات مهم این پیام را عرض کردم. این پیام حاوی مطالب بسیاری است. اولا توصیه
مکنم آقایان طلاب آن را مباحثه کنند. روزی که برای همین همایش به قم رفته بودیم، ی از مسئولین دفتر مقام معظم رهبری

به من فرمودند سه هفته ایشان همۀ کارهایشان را تعطیل کردند تا این پیام را بنویسند. پیداست که با مطالعه و تجربیات
هشتادساله و با آن اخلاص و تقوا این پیام را ناشتند.

ایشان که دیر دنبال مقام و منصب دنیوی نیستند. چقدر این نته زیباست که فرمودند: «با اخلاق به میدان بیایید؛ طلاب و
حوزهها دنبال مال و نام و مقام نباشید.» همچنین طلاب را به تهذیب نفس و اخلاص و تقوا توصیه کردند. و از توصیههای مهم

دیر ایشان ارتباط با مردم است. واقعاً در این چهلوچند سال، بهخاطر عوامل مختلف – که مهمترینشان منافقین بودند و
هدفشان این بود که بین روحانیت و مردم جدای بیندازند و تا حدی هم با ترورها در این کار موفق شدند – معظمله تأکید فرمودند

که روحانیت با مردم ارتباط داشته باشد.

آخرین نتۀ جالب و برجسته در این پیام، تأکید ایشان بر این بود که «امروز باید کیفیت تعلیم عوض شود.» یعن طلبه باید
طوری تربیت شود که قدرت اقناع مخاطب را داشته باشد؛ باید با شیوههای مناظره و گفتو آشنا باشد؛ باید نوع تعامل با افار
عموم، رسانهها و فضای مجازی را بداند؛ طلبه باید انضباط در مواجهه با عناصر مخالف را یاد بیرد و در این زمینه تمرین و
ممارست کند. به نظر بنده این مطلب بسیار مهم است؛ یعن نباید صرفاً به همین درسهای متعارف خود اکتفا کنیم، بله باید

دید دغدغۀ فری جامعه و نسل جوان چیست.

نتهای هم که کاملا بهحق است، این بود که فرمودند امروز فرآوردههای تبلیغ حوزه با آنچه جوانها و مردم نیاز دارند
متناسب نیست. این انتقادی بود که ایشان مطرح کردند. چنین سخن را کس متواند بوید که اطلاع اجمال از همۀ این

نوشتهها و گفتهها داشته باشد. ایشان مفرمایند اینها نتوانستهاند توقعات و انتظارات نسل امروز را پاسخ بدهند. باید پییری
کنیم که توقعات نسل امروز و جوانها چیست و چه روش باید پیدا کنیم تا این شبهات درون آنها را حل کنیم.

و باز فرمودند اکثر جوانهای ما وفادار به دین و دیانت هستند؛ مبادا چنین تلق شود که امروز اکثر جوانها با دین زاویه پیدا
کردهاند. این واقعاً سخن حق است. بله، ممن است ی عدهای گاه بهخاطر مشلات اقتصادی، همهچیز (حت شب و روز)
را انار کنند؛ معلوم است که دینشان از ابتدا عاریهای بودهاست. جمع قلیل اینطور هستند، اما اینکه امروز وضعیت اینگونه

باشد صحیح نیست.

سپس ایشان بشارت دادند که امروز در طول تاریخ شیعه و در طول تاریخ اسلام، وضعیت با این عزت و عظمت که اکنون شیعه
در دنیا دارد نداشتهایم. این امر وظیفۀ ما را سنینتر مکند و ما را به کار و راهمان امیدوار مسازد. طلبه نوید «من چرا

درس مخوانم؟» امروز دنیا تشنۀ حقایق تشیع و حقایق اسلام است؛ حقایق اسلام را فرا بیر و منتقل کن تا حامل «بلاغ مبین»
شوی. چنین امیدآفرین و نات را معظمله بیان فرمودند.

به هر صورت، انتظار ما از مسئولین حوزه این است که این پیام را به چند جلسه و نشست ختم ننند. و از این مسئولین چنین
انتظاری مرود که انشاءاله بهصورت جدی پییری خواهند کرد. اما افزون بر آن، لازم است اساتید حوزه این پیام را در

دروس خود مطرح کنند، طلاب آن را به دقت مورد بررس قرار دهند و دربارهاش گفتو کنند تا عملیات شود؛ بخشهای مختلف
پیام تبیین گردد و کیفیت اجرای آن روشن شود.



بنده مخواهم تعبیری عرض کنم؛ همانطور که مرحوم حاج شیخ عبدالریم حائری با حضور خود در سال ۱۳۰۱ ی تأسیس
جدید در حوزههای علمیه بهوجود آورد، این پیام نیز آغاز رشدی جدید در حوزههای علمیه است. و خدمت که این پیام به

حوزههای علمیه خواهد کرد – اگر بهدرست به آن عمل شود – کمتر از خدمت آن دورۀ مرحوم حاج شیخ نخواهد بود.

 ما خداوند متعال را شاکریم. انشاءاله خداوند وجود شریف مقام معظم رهبری را مستدام بدارد، حوزههای علمیۀ ما و مراجع
بزرگوار و اساتید عالقدر را حفظ کند و به همۀ ما توفیق دهد که پیام اسلام را آنگونه که مورد رضای حضرت حق (جلوعلا)

است و آنچنان که حجت خدا، حضرت ولعصر (ارواحنا فداه)، از همۀ ما سربازانش انتظار دارند، به بهترین وجه درک کرده
و به آن عمل نماییم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


