
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۱۳ اردیبهشت ۱۴۰۴

تعبدی و توصل
جلسه 86 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
محقق خراسان (قدس سره) در تحلیل خود از مسئلهی ش در مدخلیت قصد امتثال، نقطهی آغاز را نه تحصیل غرض مولا،

بله صرفاً خروج از عهدهی تلیف قرار داده است. از نظر ایشان، وجود تلیف و متعلق آن مفروغٌعنه است و تردید صرفاً ناظر
لف را ملزم به انجام عمله، مراغ ذملیف است. بر این اساس، عقل برای حصول یقین به فتحقق امتثال و سقوط ت ونبه چ

است که بزرگان در این مقام حاکم است. این در حال داند که این یقین را حاصل کند؛ و ازاینرو، قاعدهی اشتغال عقلم
ان بیان غرض مولا بهصورت جملهی خبریه، معتقد به جریان برائت عقلو شهید صدر، در صورت ام چون آقای خوئ

هستند. آنان تفاوت بنیادین میان "ش در سقوط به جهت قصور در بیان از سوی شارع" و "ش در امتثال به جهت اموری که
مستند به عبد است" قائلاند؛ و تنها در حالت دوم، قاعدهی اشتغال را جاری مدانند. بر این اساس، اگر مولا متوانست غرض
خود را بیان کند و نرد، عقاب بلابیان قبیح و برائت عقل جاری است. در مقابل، تحلیل محقق خراسان صرفاً بر تحقق امتثال

و سقوط تلیف متمرکز است و بههیچوجه بر محور غرض دور نمزند. بهعقیدهی وی، حت اگر غرض مولا با جملهی خبریه
بیانپذیر باشد، باز هم این امر از حوزهی امتثال خارج است؛ چراکه امتثال، امری عقلای و ناظر به علم به تلیف است، نه به
کشف غرض. لذا عقل، ملف را به انجام هر آنچه که در سقوط تلیف احتمال مدخلیت دارد، ملزم مداند، حت اگر چنین

چیزی با غرض مولا انطباق نداشته باشد. در نتیجه، باید میان دو قاعدهی عقلان «تحصیل غرض» و «خروج از عهده» تفاوت
است که بهطور تفصیل لیفه از تناظر به فراغ ذم شف شدهاند، دوماست که با حجت معتبر من ناظر به اغراض نهاد؛ اول

معلوم است.

اصالة الاشتغال و تحلیل عقلان الزام به خروج از عهده
چنانکه ملاحظه فرمودید، از حیث اصل عمل عقلای، تا اینجا به این نتیجه رسیدیم که نظر آخوند خراسان (أعل اله مقامه)
صائب است؛ یعن در این مقام، جریانِ اصالة الاشتغال لازم است. البته نه بر اساس ملاکِ «لزوم تحصیل غرض»؛ چرا که
پیشتر توضیح دادیم لزوم تحصیل غرض به حم عقل، تنها در صورت الزامآور است که آن غرض با حجت معتبره به ملف

رسیده باشد. بله وجه جریانِ اصالة الاشتغال، بنابر قاعدهی «لزوم احراز خروج از عهدهی تلیف» است.

تأکید ما بر این نته است که این دو مبنا، یعن «لزوم تحصیل غرض» و «لزوم احراز خروج از عهده»، در واقع دو قاعدهی
مستقل عقل با عنوانها و موضوعات جداگانهاند. عقل مگوید از جهت خروج از عهده باید یقین حاصل شود، و برای حصول

این یقین، باید در مقام امتثال، عمل را به داع امر انجام داد.

بر محقق خراسان ال صغروی محقق اصفهاناش
سازد که دلیل دومدر این مقام، ابتدا دو دلیل برای جریان اصالة الاشتغال مطرح م (ه مقامه الشریفال أعل) محقق اصفهان

ایشان، همان مبنای «لزوم خروج از عهده» است که با ظاهر کلام آخوند در کفایة الأصول مطابقت دارد. اما پس از ذکر این دو
دلیل، محقق اصفهان تحقیق مستقل ارائه مدهد و در پایان تصریح مفرماید که در اینجا مجال برای جریان اصالة الاشتغال

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نیست، بله باید حم به برائت کرد، نه اشتغال. در بررس تحقیق نظر ایشان، چنین آمده است:

إتيانه بحدّه، وإن كان ف ليف فواضح العدم؛ إذ لا شكّ فالخروج عن عهدة ما تعلّق به الت والتحقيق: أن الشكّ إن كان ف
الخروج عن عهدة الغرض الداع إليه فلا موجب له، إلا عما قامت الحجة عليه ـ كما عرفت آنفا ـ فليس هذا وجها آخر

للاشتغال.[1]

ایشان معتقد است در فرض مذکور، ش در خروج از عهده وجود ندارد؛ چرا که تلیف، همان عمل است که بدون قصد
قربت، از سوی مولا صادر شده و شما نیز همان را به حدودش انجام دادهاید. در حقیقت، محقق اصفهان با پذیرش کبرای

مسئله (یعن لزوم احراز خروج از عهده به حم عقل)، اشال خود را از حیث صغری بیان مفرماید و بر اساس تقریر آخوند،
معتقد است اصلا تردیدی در تحقق امتثال و انجام تلیف وجود ندارد؛ زیرا انجام تلیف به حدود خود محقق شده است.

بنابر مبنای آخوند، زمان که امان اخذ قصد قربت در متعلق امر، از جهت شرع وجود نداشته باشد، هم تلیف روشن است و
هم ملفبه معلوم. این نته طبق تقریر آخوند در کفایة الأصول تبیین شده است. محقق اصفهان در همین راستا مفرماید: با
توجه به اینه ملفبه تحقق یافته و امتثال صورت گرفته است، دیر مجال برای ش باق نمماند. تعبیر ایشان این است:

عمل ملف، به حدود و شرایط که شارع بیان کرده، محقق شده است و بنابراین، خروج از عهدهی تلیف حاصل است.

اساساً منتف لیف بوده باشد، چنین شناظر به خروج از عهدهی آنچه مورد تعلق ت ،فرمایند: اگر شایشان در ادامه م
است. بنابراین اشال ایشان در این مقام، از نوع صغروی است، یعن در حال که کبری پذیرفته شده (لزوم خروج عن العهده به

حم عقل)، از حیث صغری ادعا مشود که خروج حاصل شده و دیر جای تردید نیست.

ایشان سپس ادامه مدهند: اگر ش، ناظر به خروج از عهدهی غرض و داع به تلیف باشد، چنین ش تنها در صورت معتبر
است که حجت بر آن غرض قائم شده باشد. در غیر این صورت، ملف وظیفهای در برابر غرض احتمال ندارد، و این همان

نتهای است که پیشتر نیز اشاره شد.

ال صغروی محقق اصفهانتحلیل انتقادی بر اش
به عبارت دیر، محقق اصفهان خطاب به آخوند چنین اشال مکنند که: اگر شما مفرمایید تلیف و ملفبه هر دو

مشخصاند، پس نسبت به چه چیزی ش دارید؟ فرض این است که مأموربه روشن است و ملف آن را اتیان کرده است؛ در
نتیجه ش باق نمماند. پاسخ که به فرمایش محقق اصفهان باید داد، در همان توضیح قاعدهی پیشگفته نهفته است: این

قاعده، مرتبط با مقام امتثال است، نه با تشریع شارع. ما تلیف را مشناسیم، ملفبه را نیز مدانیم؛ اما بحث در این است که
آیا نحوهی انجام عمل، موجب تحقق امتثال واقع و بالتال، موجب خروج از عهده مگردد یا خیر؟

برای مثال، اگر مولا تلیف صادر کند و هم تلیف و هم ملفبه معلوم باشد، اما ملف ش کند که آیا مباشرت در انجام آن
لازم است یا نه، عقل در چنین موردی حم مکند که برای احراز خروج از عهده باید به نحوی عمل شود که یقین حاصل گردد.
در این مثال، عقل مگوید: برای تحقق یقین، لازم است عمل را مباشرتاً انجام ده. این نته ناظر به امتثال است، نه اصل حم

شارع. این قیود، بهطور کل به حیطهی امتثال مربوط مشود و ممن است مثالهای دیری نیز در همین راستا قابل طرح
باشد. حت اگر مباشرت از سوی شارع به عنوان قید ذکر نشده باشد، باز هم وقت ملف از عقل کم مگیرد، عقل مگوید

برای حصول علم به خروج از عهده، مباشرت لازم است. و اگر چنین علم حاصل نشود، نمتوان به خروج از عهده حم کرد.
البته از جهت شرع، اگر قید مباشرت در جعل شارع وارد نشده باشد، متوان اصالة البراءة را جاری کرد؛ اما از منظر عقل،

این قاعده جاری نیست. عقل مگوید باید به نحوی عمل کن که علم به فراغ ذمه پیدا کن، و این علم در برخ موارد تنها از



طریق مباشرت حاصل مشود.

پس خطاب ما به محقق اصفهان این است که: بله، ش ما نه در تلیف است و نه در متعلق آن، بله ش در این است که آیا
با این کیفیتِ انجام عمل، خروج از عهدهی تلیف حاصل شده یا نه؟ اگر عمل بدون داع امر انجام شود، یقین به فراغ ذمه

محقق نمشود. بنابراین، اشال صغروی مرحوم اصفهان در این مقام، بر محقق خراسان وارد نیست. البته در این مقام، نات
بسیار دقیقتری نیز وجود دارد که در ادامهی بحث به آن خواهیم پرداخت.

بررس جریان برائت شرع در موارد ش و تحلیل کلام آخوند
مسألهی دیری که در این مقام مطرح است، ناظر به جریان أصالة البراءة از جهت دلیل نقل است. مرحوم آخوند (أعل اله

مقامه) در کفایة الأصول مفرماید:

ثم إنّه لا أظنّك أن تتوهم وتقول : «إنّ أدلّة البراءة الشرعية مقتضية لعدم الاعتبار ، وإن كان قضية الاشتغال عقلا هو الاعتبار»؛
لوضوح أنّه لا بدّ ف عمومها من شء قابل للرفع والوضع شرعا ، وليس هاهنا ، فإنّ دخل قصد القربة ونحوها ف الغرض ليس

بشرع ، بل واقع. ودخل الجزء والشرط فيه وإن كان كذلك إ أنّهما قابلان للوضع والرفع شرعا. فبدليل الرفع ـ ولو كان أصلا ـ
يشف أنّه ليس هناك أمر فعل بما يعتبر فيه المشوك يجب الخروج عن عهدته عقلا ، بخلاف المقام ، فإنّه علم بثبوت الأمر

الفعل، كما عرفت، فافهم.[2]

در مواردی چون ش در اجزای نماز‐ مانند اینکه آیا سوره، جزء نماز است یا نه ‐ برائت شرع جاری مشود. اما در
موردی مانند قصد قربت، که مورد بحث فعل ماست، به اعتقاد ایشان، برائت شرع جریان ندارد. بنابراین در ما نحن فیه تنها
اصل اشتغال عقل مطرح است و جای برای اجرای أصالة البراءة به عنوان ی اصل شرع وجود ندارد. پرسش این است که

فارق میان این دو مورد چیست؟ چرا در ش در سوره، برائت شرع جاری مشود، اما در مسألهی قصد قربت جریان
نمیابد؟

پاسخ آخوند مبتن بر تحلیل دلال حدیث رفع است، که دلیل عمدهی اصولیان در اثبات أصالة البراءة شرع محسوب مشود.
ایشان مفرماید: حدیث رفع تنها در جای قابلیت استناد دارد که وضع و رفع آن امر، به دست شارع باشد. بدین معنا که اگر

امری را شارع وضع کرده است، متواند آن را رفع نماید؛ اما اگر امری اساساً به جعل شارع ارتباط ندارد، رفع آن نیز در
حوزهی جعل شرع نخواهد بود.

شرع شرط فرماید: جعل قصد القربه به دست شارع نیست. قصد قربت، نه همچون طهارت یو از اینروست که آخوند م
ه از دیدگاه ایشان، قصد القربه شرط واقعمصرح در لسان دلیل است، و نه چیزی است که شارع آن را وضع کرده باشد؛ بل

است. در اینجا لازم است به نحو دقیقتری شرایط را تقسیمبندی کنیم:

1- شرط شرع: آن است که در لسان دلیل شرع اخذ شده باشد، مانند طهارت برای نماز.
2- شرط عقل: آن است که عقل برای تحقق تلیف، آن را معتبر بداند، مانند قدرت.

3- شرط واقع: آن است که دخالت واقع در تحقق غرض مولا داشته باشد، خواه در لسان شارع آمده باشد یا نه.

مراد آخوند از «شرط واقع» در این مقام، همان نوع سوم است؛ یعن شرط که در تحقق غرض واقع شارع مؤثر است و از
همین جهت عقل یا عرف آن را لحاظ مکند. بر این اساس، چون قصد القربه در تحقق غرض مولا دخیل است، حم به لزوم

تحقق آن مشود، نه از آن جهت که شرط شرع باشد، بله به عنوان ی شرط واقع دخیل در غرض شارع.



در مقابل، مستشل این اشال را مطرح مکند که: اگر دخالت در غرض مولا ملاک قرار گیرد، در این صورت اجزای دیر
نماز‐ مانند سوره ‐ نیز همین وضعیت را دارند؛ چراکه آنها هم در غرض مولا مؤثرند. بنابراین، چونه متوان گفت که در
ش نسبت به سوره، برائت شرع جاری مشود، ول در قصد قربت نمشود؟ از این جهت، تفاوت میان این دو مورد دیده
نمشود، و بهنظر مرسد تمایز مدعای میان این دو، تمام نیست. این از مواضع است که عبارت آخوند در کفایه پیچیده و

نیازمند دقت تفسیری بالا است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 346.

[2]‐ ‏محمد کاظم آخوند خراسان، کفایة الأصول (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430)، ج 1، 148-147.

منابع
‐ آخوند خراسان، محمد کاظم‏. کفایة الأصول. ۳ ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.

‐ اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. ۶ ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.


