
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 2 »

در تاریخ ۱۳ آذر ۱۳۸۷

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 2
جلسه 36 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

نقد استاد بر فرمایش محقق اصفهان(قده) 

ملاحظه فرمودید که محقق اصفهان(اعلالهمقامهالشریف) استدلال کردند بر این که اثبات کنند بین ملیت لازم و جائز اختلاف
ماهوی نیست و ملیت ی کل که دارای دو نوع باشد نیست. اشالات مرحوم امام(ره) بر ایشان را هم بیان کردیم. اینجا به

درست هم نباشد‐ ی فهمیم، که لعل(ره) ‐به حسب آنچه ما مکنیم و آن این که در کلام محقق اصفهانتهای اشاره من ی
تهافت بسیار واضح در حاشیهی ماسب وجود دارد. در همین بحث ملاحظه فرمودید که محقّق اصفهان(ره) فرمود اگر

ملیت بخواهد ی از کلیات و مقولات باشد؛ یا باید از مقولهی جده باشد و یا از مقولهی اضافه. بعبارة أخری؛ فرمودند ملیت
از مقولات است؛ یا از مقولهی جده و یا از مقولهی اضافه، اما دیر جده منوع به دو نوع نیست، یا مقولهی اضافه به دو نوع

تقسیم نمشود. در این بحث ایشان قبول کردهاند که ملیت داخل در ی از این مقولات است (این را در ج1، ص132، سطر9
دارد، که امام(ره) هم از همین جا نقل کردهاند)، اما در همین جلد1، در صفحه 25 شدیداً حمله مکند به کسان که ملیت را

ی از این مقولات عرضیهی دهانه قرار دادهاند.

فرمایش محقق اصفهان(ره) در نقد عرض بودن ملیت 

ایشان مفرماید بعض از فقها ملیت را ی از این مقولات عرضیه قرار دادهاند و آن را از مقولهی جده یا مقولهی اضافه
شمردهاند، بعد سه اشال بر این مطلب دارند؛ اشال اول اینه «المقولة ما یقال عل الشء و یصدق علیه ف الخارج»،

خلاصه اشال اول این است که مقوله باید ما بازاء خارج داشته باشد. باید ی چیزی یا در خارج باشد که این مقوله مستقیماً
از شأن وجود در عالم خارج داشته باشد. اصلا شأن ه باشد، یاز حیثیات وجودی حیثیت بر آن صدق کند یا بالأخره ی

مقوله بر چیزی صدق مکند که در عالم خارج باشد. و حال آنه در اینجا وقت ی معاملهای در عالم خارج انجام مشود، به
مال یا مملوک چیزی اضافه یا کم نمشود، در خارج چیزی نیست که بوئیم این یعن ملیت. چیزی وجود ندارد. این اشال

اول است.

تبادل غیر از ملیت است. تبادل همان تبادل خارج است. حت تبادل اعتباری هم فقط در عالم اعتبار است و در عالم خارج،
تبادل خارج است. ملیت تبادل خارج نیست، بله ی اعتبار است که عقلا کردهاند. پس خلاصه اشال اول این است که
اگر چیزی بخواهد ی از این مقولات عشر باشد، باید ی ما بازائ در عالم خارج داشته باشد، کم، کیف،  و تمام اینها هم در

عالم خارج ما بازاء دارد، باید ی مطابق در عالم خارج باشد. فرمودهاند: «فلا بد من أن یون لها مطابق و صورة ف الأعیان‐
کالسواد و البیاض [بوئیم هذا سواد و هذا بیاض] و ما شابههما من الأعراض‐ أو یون من حیثیات ماله مطابق، و من شؤونه

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


الوجودیة. فیون وجودها بوجوده. کمقولة الإضافة»؛ بعض از مقولات هستند که از شئون ی امر موجود در عالم خارج
هستند، مثل مقولهی اضافه که وجود این اضافه بست به وجود آن مضاف و مضاف إلیه در عالم خارج دارد. 

وئیم یگویند «و صدق المقولة بلا وجود مطابق، أو تحیثه بحیثیة واقعیة أمر غیر معقول‌»؛ اگر ما بال اول ملذا در آخر اش
مقولهای داریم که نه مطابق دارد و نه حیثیات از حیثیات وجود در عالم خارج دارد که با این مقوله تحقّق پیدا مکند، این

معقول نیست. در اشال دوم مفرمایند مقوله به اختلاف أنظار، مختلف است. وقت در متضایفین گفته مشود «هذا السقف
فوق لنا و تحت للسماء»، این به اختلاف أنظار مختلف نمشود، همه همین را مگویند و همه همین را قبول دارند. اما

مفرمایند ملیت به اختلاف أنظار مختلف مشود. مثلا در معاطات بعض از فقها قائلند که مفید ملیت عرف است، اما مفید
ملیت شرع نیست. یعن شارع مگوید اینجا مل نیست اما عرف مگوید اینجا مل هست.

چطور مشود ی امری از مقولات باشد و به اختلاف أنظار مختلف شود؟ کم، کیف، مت، أین، همه اینها از مقولات هستند و
هیچی به اختلاف انظار مختلف نمشوند، اما در اینجا ملیت به اختلاف انظار مختلف مشود. اشال سوم این است که تمام

این مقولات مربوط به اعراض است و لذا از آنها به «مقولات دهانه عرض» تعبیر مکنند. تعریف واقع عرض این است که
«کونه ف نفسه کونه لموضوعه». این به چه چیزی برمگردد؟ به این برمگردد که عرض نیاز به موضوع  دارد، عرض بدون

موضوع تحقق ندارد. سواد و بیاض، بدون ظرف و موضوع که این عارض او باشد تحقق ندارد. اصلا أعراض محتاج به
موضوع هستند. سپس محقق اصفهان(ره) مفرماید «مع أنّ الإجماع واقع عل صحة تملی الل الذم ف بیع السلف و
تملی شده، کل کل فروشد. الآن مشتری مالم گیرد و جنس را به نحو سلف و کلنحوه»؛ در بیع سلف بایع پول را م

شده در حال که هنوز در عالم خارج فرض ندارد، کل تملی شده در حال که الآن ی فردی که مشخّص آن کل باشد نیست. 

پس تملی معنا دارد در حال که موضوع وجود ندارد. چطور مشود تملی و ملیت از مقولهی أعراض باشد و دارای
موضوع نباشد. مثال دوم: «و المشهور عل مالیة طبیع الفقیر للزکاة»، مشهور مگویند مال زکات، طبیع فقیر است،

یعن کلّ طبیع است، کل هنوز موضوع ندارد، مصداق ندارد. حت در جای که ی فقیر معین زکات را مگیرد فقهاء گفتهاند
اینطور نیست که بوئیم با گرفتن این مال، تشخّص پیدا مکند. لذا در زکات فطره وقت مال زکوی را کنار گذاشتید و لو هنوز

ت او ندارد، الآن ملیدر مال قبض فقیر دخالت توانید در این مال تصرف کنید. یعنر نمرفته، اما شما دیفقیری آن را ن
فقیه است. اصلا ی از فرقهای مهم خمس و زکات همین است که در باب خمس مشود به عنوان ذمه باشد، شما در کل مال

تصرف کنید و بعد به ذمه بیرید و بعد خمس مال را به مجتهد پرداخت کنید و اگر حت ی مال را به عنوان خمس کنار
گذاشتید، باز متوانید در آن تصرف کنید، مادام که به دست مجتهد نرسیده، اما در باب زکات، مال زکات، طبیع فقیر

است، تا مال زکوی را کنار گذاشت، دیر حق نداری به آن دست بزن. پس ایشان مفرمایند ما در ملیت مواردی داریم که
و موضوع خارج چیزی عرض باشد و ظرف خارج شود که ین ندارد. چطور ممعی ظرف خارج ت هست اما ییمل

نداشته باشد؟ لذا محقق اصفهان(ره) سه دلیل آوردند برای اینه اصلا ملیت داخل در مقوله نیست، نه مقولهی جده و نه
مقولهی اضافه.

بررس استاد نسبت به فرمایش محقق اصفهان(قده) 

حالا اینجا مقصود ما از نقل این مطلب، دو مسئله است: ی مطلب تهافت بود که روشن شد. بین این فرمایش ایشان که در
جلد1، صفحه25 است و بین این حاشیهای که دیروز نقل کردیم و امام(ره) هم جواب دادند که در جلد1، صفحه132، سطر9

است ی تهافت خیل آشاری است. در آنجا مگویند ما قبول داریم ملیت از مقولات است؛ یا مقوله جده و یا اضافه است
اما منوع به نوعین نمشود، اما در اینجا به طور کل رد مکند. مطلب دوم که از آن استفاده مکنیم این است که امروزه بین

فقها ی بحث رایج است و آن اینه آیا ملیت، اختصاص به اشخاص دارد یا اینه عناوین هم عنوان مال را پیدا مکنند؟



عمدتاً هم روی این نته بحث مکنند که آیا دولت مال است یا مال نیست؟ فقهاء دو گروه هستند، ی گروه مگویند دولت
مال نیست، مثل محقق خوئ(ره) و بعض تلامذهی ایشان. ی از نتایج فتوای کسان که مگویند دولت مال نیست این

است که این پولهای که در بان (بانهای دولت نه خصوص) مگذارید، دولت که مال نمشود، وقت دولت مال نشد این
پولها عنوان مجهول المال پیدا مکند و آثار مجهول المال را بر آن بار مکنند. اما روی نظر امام(ره) و مرحوم والد ما(قده)

و عدهی زیادی که قائلند دولت مال مشود، این پولهای که در بان گذاشته مشود باید به عنوان ی از ملاک و به نحو
.هست وئیم تو هم مثل سایر اشخاص مالیت باید معامله شود و بمال

اسب، ی(قده) در ابتدای جلد 1 حاشیه مخواهم عرض کنم این است: محقق اصفهانتهای که ماین آثار زیادی دارد. حالا ن
رسالهی پنجاه شصت صفحهای دارند، که در مقام بیان فرق میان مل و حق و حم است. ما هم در سابق، شاید حدود بیست

رساله ما خیل که در ضمن آن رسائل چاپ شده است، منته ،م و ملرسالهای نوشتیم در فرق میان حق و ح سال پیش ی
مختصر است، در فرق بین اینها ی نظری هم همانجا دادیم که نظر نسبتاً خوب است. 

این رسالهی محقق اصفهان(ره) را حتماً مراجعه کنید (جلد اول حاشیهی ماسب از چاپهای جدید از صفحه 25شروع
قُودِ» تمسفُوا بِالْعوبه «ا بعض ت را تعریف کنید. مثلایشود یا نه؟ شما باید ملم شود). در این بحث که آیا دولت مالم
کردهاند، مگویند اگر دولت با شخص ی عهدی بست (مثلا الآن که با این بانها عقدی را منعقد مکنید، ی طرف شخص

است و طرف دیر دولت است)، اوفُوا بِالْعقُودِ همانطور که عقود بین اشخاص را شامل مشود، عقود بین دولت و اشخاص را
هم شامل مشود. از این راه بود. در حال که اشال اصل این است که اصلا دولت مال بوده تا عقدی را بتواند ببندد یا نه؟

بحث در این است که ما از چه راه متوانیم ملیت دولت را اثبات کنیم؟

بحث اخلاق: مذمت دنیاطلب در کلام امیرالمؤمنین(ع)

انَ لمت 289 نهج البلاغه است. حضرت(ع) فرمودهاند: «کاز کلمات أمیرالمؤمنین(علیهالسلام) را انتخاب کردم که ح ی
رثی  جِدُ وی  ام ِشْتَهی ََف هطْنلْطَانِ بس نانَ خَارِجاً مک و هنیع ا فالدُّنْی غَرص نیع ف همّظعانَ یک و هال خٌ فا ضا میمف
اذَا وجدَ و کانَ اکثَر دهرِه صامتاً فَانْ قَال بذَّ الْقَائلین و نَقَع غَلیل السائلین و کانَ ضعیفاً مستَضعفاً فَانْ جاء الْجِدُّ فَهو لَیث عادٍ

و صل وادٍ  یدْل بِحجة حتَّ یات قَاضیاً و کانَ  یلُوم احداً علَ ما یجِدُ الْعذْر ف مثْله حتَّ یسمع اعتذَاره و کانَ  یشْو
عمسنْ یانَ اک وتِ والس َلع غْلَبی لَم مَْال َلع بنْ غُلانَ اک و لفْعی  ام قُولی  و قُولا یم لفْعانَ یک و هئرنْدَ بع عاً اجو

احرص منْه علَ انْ یتَلَّم و کانَ اذَا بدَهه امرانِ نَظَر ایهما اقْرب الَ الْهوى فَخَالفُه فَعلَیم بِهذِه الْخََئق فَالْزموها و تَنَافَسوا
فیها فَانْ لَم تَستَطیعوها فَاعلَموا انَّ اخْذَ الْقَلیل خَیر من تَرکِ الْثیر»؛ 

در گذشته من ی برادر دین و برادر خدای داشتم، بعض این «أخ» را به پیامبر(ص) تطبیق کردهاند و بعض دیر به جناب
ابوذر تطبیق کردهاند، دیری به مقداد تطبیق کرده است. بعض هم مثل ابنابالحدید مگویند اصلا این ی ضرب المثل است

که در بین عربها وقت کس مخواهد ی نصیحت کند و حرف بزند ی چنین تعبیری دارد، حالا این جهتش مهم نیست.
بعض از عبارات که حضرت دارند شاید مناسب با شأن پیامبر(ص) نباشد. سپس حضرت(ع) ده خصوصیت برای برادرش
ذکر مکند، بعد از این ده تا مفرماید این روحیات را در خودتان داشته باشید و در این گونه امور از یدیر سبقت بیرید. 

تنافس ما در اینها باشد. خیل حرف مهم است. این ده امر چیست؟ مفرماید «کانَ یعظّمه ف عین صغَر الدُّنْیا ف عینه‌»؛
آنچه او را در پیش چشمان من بزرگ مکند این خصوصیت اوست که دنیا در چشم او کوچ است. 

چقدر این تعبیر لطیف است و چقدر در این تعبیر استدلال نهفته است و چقدر حقایق در آن وجود دارد!! معنایش این است که

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


آنهای که به دنبال دنیا مروند، دنیاطلب مکنند، اینها در چشم اولیاء خدا کوچ مشوند. اصلا کاری به گناه و حرام و این
چیزها نداشته باشیم، معصیت خدا و عقوبت و اینها را انسان نداشته باشد. دنیا طلب انسان را از چشم خدا ماندازد.

دنیا طلب انسان را از چشم اولیاء خدا ماندازد. دنیا طلب واقعیت انشان را کوچ مکند. باز هم ی امر اعتباری نیست که
بوئیم خدا مگوید اگر سراغ دنیا رفت قانونم این است که تو پیش من تحقیر شوی. یعن اگر انسان بخواهد به کنه این عبارت

دقت کند، انسان روز به روز خودش را کمتر، محدودتر و کوچتر مکند، آنهم به دست خودش. 

دنیا طلب انسان را کوچ مکند، چه بخواهد و چه نخواهد! آن کس که دنبال عنوان بردد، دنبال ثروت بردد دنبال مقام
بردد، دنبال شهرت باشد، این فر مکند که دارد بزرگ مشود، واقعیت این است که روز به روز در حال کوچ شدن است.

ی استدلال خیل روشن، برای اینه در پیش خلایق معروف شویم، مخواهیم خودمان را بزرگ جلوه دهیم، مقداری فر کنیم
دارند که من پیش اینها بزرگ شوم؟ انسان باید کاری کند که پیش خدا بزرگ شود و واقعاً این دعای که این خلایق چه ارزش

 .«جهنّا ولا تَصرِف ع که وجود دارد که انسان همیشه باید زمزمه کند و از خدا بخواهد که «إله

خیل عجیب است! انسان اگر واقعاً احساس کند عنایت خدا به انسان هست همه چیز دارد، عالم از او رو برگرداند، همه
مقامات هم از او روبرگردانند، اما همین را بداند که خدا به او توجه دارد برای او بس است. و برعس، اگر همه به انسان توجه

داشته باشند، انسان احساس نند که خدا به او توجه دارد، توجه خدا به انسان، خود انسان مفهمد این ی چیزی نیست که
آدم نتواند بفهمد که خدا به انسان توجه دارد یا نه؟ 

توجه خدا به انسان در همین توفیقات که برای انسان حاصل مشود هست. موفق بودن به نماز اول وقت، موفق بودن به قرائت
قرآن، موفق بودن به درس، موفق بودن به خدمت به مردم، موفق بودن برای خدمت به دین، اینها علائم این هستند که خدا به عالم

توجه دارد. ی روحان را پیدا کنید که درس نوید، نماز جماعت نداشته باشد، مطالعه هم نداشته باشد، هر روز لباسش را
بپوشد برود ی جای بنشیند و ی چای بخورد، این معنایش این است که از چشم خدا افتاده، شخص که مشغول به کاری
است مخصوصاً خدمت به دین، هیچ چیزی بالاتر از خدمت به دین نیست. من این را مرر عرض کردهام، واقعاً بعد از نماز،

سر به سجده بذاریم و اول چیزی که از خدا مخواهیم این است که انسان در خدمت دین باشیم.

اینها راه کشف ارادهی خدا به انسان است. أمیرالمؤمنین(ع) مفرماید آنچه که در چشم من، این برادر من را بزرگ کرده‐در
چشم امیر المؤمنین، این خیل حرف است، نه در چشم ی انسان عادی‐، این است که در نظر این شخص، دنیا کوچ است.

واقعاً سع کنیم خودمان را نسبت به دنیا ب اهمیت کنیم. کار مشل هم هست. نمگویم من از الآن دنیا را در نظر خودم
کوچ مکنم. انسان باید خیل با نفس خودش مبارزه کند. حت در منزل خودش مبیند که دنیا طلب دارد. انسان که خودش
وقت خواب است بچهها سر و صدا کردند و او را بیدار کردند، عصبان مشود که چرا من را بیدار کردید؟ چرا مراقب خواب
ی خودخواه حرف است، ول ه آنها باید رعایت کنند، یکه مراقب خواب تو باشند؟ این ر تو که هستمن نبودید؟ حالا م

از آثار بزرگ دنیا طلب است. 

ربع بخوابم کس هستم که اگر واقعاً ی که اطراف اوست شروع کند، من خودم از اینهای اگر واقعاً انسان از همین چیزهای
صدای کند بیدار شوم دیر خوابم نمبرد، انسان ناراحت هم مشود، ول گاه اوقات به خودم مگویم من چه حق دارم که
اعتراض کنم؟ انسان از همین راه شروع کند، از اطراف خودمان شروع کنیم. خودخواهها، خود پسندیها، حجب، تا برسد به

همهی مظاهر دنیا. واقعاً اگر امروز انسان بفهمد که هیچ کس به او توجه ندارد، اما فقط مداند خدا به او توجه دارد، آیا آرامش
در نفس انسان حاکم نمشود؟ پس مراقب این باشیم که همیشه در پیش اولیاء خدا بزرگ شویم. 

مر ما معتقد نیستیم که پیامبر(ص) شاهد بر اعمال ماست؟ مر معتقد نیستیم که اولیاء خدا، ائمهی طاهرین علیهمالسلام، آگاه
وید من پیش اینها بزرگ شدم یا کوچخواهد به بستر برود خودش را محاسبه کند، ببر اعمال ما هستند؟ امروز که انسان م



شدم؟ در پیش چشم مبارک امام زمان(علیهالسلام) بزرگ شدم یا کوچ شدم؟ این را باید محاسبه کند. دیر از ما انتظار
نیست که بوئیم امروز دروغ گفتیم، غیبت کردیم. این مال مردم عادی و معمول است. ما باید از اینها عبور کرده باشیم. حق

کس را ضایع کردیم، پول کس را خوردیم، کس را بجهت اذیت کردیم، ما باید بیائیم فراتر از این باشیم. انسان ببیند آیا واقعاً
در چشم و نظر اولیاءاله بزرگ شده یا نه؟

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


