
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۱۲ آذر ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 36 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بیان و بررس اشال سوم بر آیهی نبأ

از دیر اشالات که بر آیهی نبأ وارد شده است، این اشال است که گفتهاند: تبین در آیه، آیا خصوص علم مراد است یا این که
علم پیدا کنید یا این که اگر اطمینان هم پیدا کردید، کاف یعن (۟انُویفَتَب ۢابِنَب ۢقفَاس مکآءن جا)مراد، وثوق و اطمینان است؟

است؟ اگر مراد از تبین علم باشد، آیه دلالت دارد بر وجوب علم؛ و در نتیجه، ملاک این است که به خبری که علم به آن پیدا شده
است، یعن علم به واقعیت خبر پیدا شده است، عمل کنید. در این صورت، خود خبر من حیث هو خبر، نقش ندارد و علم

ملاک است و عمل به علم ی واجب عقل است؛ پس، اگر مراد از تبین علم باشد و عمل علم هم که وجوب عقل دارد، در این
صورت، (فَتَبینُوا۟) باید بشود امر ارشادی؛ و در این صورت، مفهوم ندارد. مفهوم در صورت است که (فَتَبینُوا۟) در مقام بیان

حم مولوی باشد. مولا وجوب تبین را در خبر فاسق خواسته است، و در نتیجه، مولا تبین را در خبر عادل واجب نفرموده
در آیه ی (۟انُویفَتَب) ،ن به معنای علم باشدت دارد. اما اگر تبین واجب نباشد، بدین معناست که خبر عادل حجیاست؛ و اگر تبی

حم ارشادی مشود و دیر مفهوم ندارد. مفهوم در جای است که شارع در مقام بیان حم مولوی باشد. اما اگر تبین را به
معنای وثوق و اطمینان بیریم، دیر ارشادی نیست.

مولا مفرماید: در خبر فاسق تا هنام که اطمینان پیدا نردهای، به آن عمل نن. مفهومش این است که خبر عادل، هر چند
اطمینان پیدا نردی، عمل کن. اشال این صورت، آن است که بین مفهوم و منطوق تناف پیش مآید. اگر تبین به معنای وثوق
شد، تناف لازم مآید. معنای تناف در اینجا تذیب نیست؛ بله به این معناست که مفهوم و منطوق باهم قابلیت عمل را ندارد.

زیرا، فاسدی به دنبال دارد. مستشل مگوید: اگر (فَتَبینُوا۟) را به معنای وثوق گرفتید، منطوق آیه این است که خبر فاسق تا
زمان که برای شما اطمینان حاصل نشده است، عمل به آن نشود؛ هر گاه خبر فاسق به حدّ وثوق رسید، به آن عمل کنید. مفهوم
این است که خبر عادل، هر چند به حدّ اطمینان هم نرسد، به آن عمل کنید. مستشل مگوید: اگر هم به منطوق عمل کنیم و هم

به مفهوم عمل کنیم، موجب احداث قول ثالث است. یعن تال فاسدش این است که ی قول ثالث در اینجا به وجود آید.
مگوید: قائلین به حجیت خبر واحد دو گروه هستند: ی گروه عدالت را معتبر مدانند و مجرد وثوق را کاف نمدانند؛ و گروه

دوم، وثوق را کاف مدانند و به خبر عادل که موجب وثوق نباشد، عمل نمکنند. حال، اگر ما بین این منطوق و مفهوم که
بیان شد، بخواهیم جمع کنیم، قول سوم مشود؛ که مگوید خبر فاسق که وثوقآور است، حجت است. یعن در حجیت خبر
واحد، دو مصداق پیدا مشود؛ ی مصداق، خبر عادل است که وثوقآور نیست، و مصداق دوم خبر فاسق است که وثوقآور

است. مستشل مگوید: لازمهی این سخن احداث قول ثالث است که صحیح نمباشد؛ و کس به آن ملتزم نیست. در نتیجه،
باید بوییم آیه مفهوم ندارد تا بخواهد قول سوم ایجاد کند.(ان جآءکم  فَاسقۢ بِنَباۢ فَتَبینُوا۟)، اگر بخواهیم مفهوم بیریم، اگر

تبین به معنای علم باشد، امر در (فَتَبینُوا۟) ارشادی مشود و احام ارشادیه مفهوم ندارد، چون انتفاء عند الانتفاء در اینجا معنا
شود. پس، ما اصلان به معنای وثوق باشد، موجب احداث قول ثالث مه مفهوم دارند. و اگر هم تبیام مولویه احندارد؛ و بل

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6


در آیه، مفهوم نیریم تا دچار اشال نشویم.

پاسخ مرحوم محقّق خوی از اشال

مرحوم محقّق خوی در کتاب مصباح الاصول از این اشال پاسخ دادهاند. اما قسمت اول، فرمودهاند اگر تبین را به علم معنا
کردیم، حم ارشادی نمشود. مفرمایند: مستشل بین دو مطلب خلط کرده است؛ بین وجوب العمل بالعلم ـ همان حجیت علم

فرماید تحصیل علم واجب است؛ و این یاست؛ و بین وجوب تحصیل العلم خلط کرده است. آیه م و ذات ـ که این عقل
عنوان مولوی دارد. شارع در برخ موارد مفرماید تحصیل علم واجب است و تا علم پیدا نشده باشد، ترتیب اثر منتف است؛

یعن گاه شارع به نحو موضوع علم را لازم مداند. وجوب تحصیل علم حم مولوی است و نه عقل. اگر شارع در این آیه
مفرمود: العمل بالعلم واجب ، مگفتیم این ی حم ارشادی است و مفهوم ندارد؛ لین آیه مفرماید اگر فاسق برای شما
خبر آورد، تحصیل علم وجوب دارد، تا راست و درست آن معلوم شود؛ اینهم ی حم مولوی است؛ و نه حم عقل. و اگر

مراد از (فَتَبینُوا۟) وثوق و اطمینان باشد، مرحوم آقای خوی(قدس سره) مفرماید: باید به بحث اعراض مشهور و عدم اعراض
مشهور از خبر عادل توجه داشته باشیم. اگر مشهور از ی خبر صحیح السندی اعراض کردند، خود مشهور مگویند این

اعراض مشهور ضرر مرساند و قادح است؛ و اگر مشهور به ی خبر صحیح السندی عمل کردند، عمل مشهور جابر است. در
مقابل بزرگان مثل خود مرحوم خوی و عدّهای دیر، مگویند عمل مشهور جابر نیست و اعراض مشهور هم قادح نیست.

ایشان مفرماید: ما اگر مبنای دوم را بیریم و بوییم اعراض مشهور ضرری نرسانده و عمل مشهور هم موجب صحت خبر
ضعیف السند نمشود ـ همین مبنای خودشان ـ در این صورت، اخذ به مفهوم آیه مکنیم به نحو مطلق؛ و هیچ محذوری در آن
به وجود نمآید. مفهوم آیه این است که خبر عادل، هرچند موجب وثوق نباشد، حجیت دارد؛ یعن اگر مشهور از ی خبر عادل

اعراض کردند ـ که در این صورت، این خبر وثوقآور نیست ـ طبق این مبنا که اعراض به حجیت خبر ضربهای نمرساند،
مگوییم اینجا مفهوم آیه را مگیریم و به نحو مطلق به آن عمل مکنیم؛ و مگوییم خبر عادل هرچند که برای ما وثوقآور

نباشد، حجیت دارد. اما طبق مبنای مشهور که مگویند اعراض مشهور از خبر عادل صحیح، قادح به خبر است، مرحوم آقای
خوی مفرماید: باید اطلاق مفهوم آیه را مقید کنیم به خبری که معرضعنه نباشد. مشهور مگویند اگر سند خبری صحیح باشد

ول مشهور فقها از آن اعراض کرده باشند، این قدح در خبر است؛ ایشان مفرماید: کسان که این مبنا را دارند، اینجا که
ن معرضاً عنه» را به آن اضافه کنیم. یعنت دارد، باید قید «إذا لم یگوید حجیویند خبر عادل که مفهوم آیه مرسند باید بم

نمتوان گفت که خبر عادل مطلقا حجت است؛ باید چنین قیدی را اضافه کرد. در این صورت، نه تناف بین منطوق و مفهوم
لازم مآید و نه احداث قول سوم است.

منطوق مگوید خبر فاسق اگر موجب وثوق شد، حجت است و مفهوم مگوید خبر عادل هرچند مورد وثوق نباشد؛ طبق این
قول باید بوییم خبر عادل اگر معرضعنه نباشد. چیز دیری لازم نیست. ایشان در انتها مفرماید: اشال مهم بر اشال شما
این است که (فَتَبینُوا۟) در این آیهی شریفه نه به معنای خصوص العلم است و نه به معنای خصوص وثوق و اطمینان است.

ال بر این آیه، که قبلاال فرمودند. آخرین اشاست که ایشان از این اش است از علم و اطمینان. این جواب اعم (۟انُویفَتَب)
عرض کردیم بر این آیه چند نوع اشال وارد است؛ اشالات مختصه و اشالات عامه؛ الآن در بیان اشالات مختصه هستیم؛ و

این آخرین اشال، از اشالات خاص به این آیه است. اشالات مختصه را هم دو قسم کردیم، بعض از حیث مقتض بود و
بعض هم از حیث وجود مانع است. آخرین اشال که مرحوم شیخ در رسائل مطرح کردند و جواب دادند؛ امام (رض) در

اصول این را بیان کرده و فرمودند قابل جواب نیست. مرحوم نائین از آن جواب داده و مرحوم آقای خوی پاسخ مرحوم شیخ
را پذیرفته است. خلاصه اشال این است که اگر به مفهوم این آیهی شریفه بخواهد عمل شود، یلزم اخراج المورد؛ و اخراج

المورد قبیح و مستهجن است. آقایان در مورد این اشال به کتاب رسائل، و صفحهی 174 از جلد 3 کتاب فوائد الاصول، و



صفحهی 117 از جلد 3 کتاب نهایة الافار مرحوم محقّق عراق و صفحهی 171 از جلد 2 مصباح الاصول مراجعه بفرمایید.
انشاءاله فردا آن را توضیح مدهیم. 


