
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۱۰ آذر ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 34 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

عرض کردیم اولین اشال که به عنوان مانع در استدلال به آیه شریفه نبأ هست، تعارض بین مفهوم و تعلیل آیه است. بعد از
تعارض نیز چون تعلیل ابای از تخصیص دارد، مقدّم بر مفهوم مشود؛ و در نتیجه، تعلیل مانع از استدلال به مفهوم آیه است.

مرحوم نائین از این اشال دو جواب مطرح کردند؛ جواب اول را در جلسه گذشته خواندیم که فرمودند مراد از جهالت در این
آیه، عدم العلم نیست بله مراد، سفاهت است. و به این بیان، مسألهی تعارض را حل کردند. این جواب مورد پذیرش برخ از
بزرگان مثل مرحوم آقای خوئ (قدس سره) قرار گرفته است؛ اما برخ دیر مثل امام (رض) بر این جواب مناقشه کردهاند.

مجموعاً دو اشال بر این جواب وجود دارد.

 ل مرحوم محقّق نائینبر پاسخ او الات مرحوم امام خمیناش

اشال اول این که: اساساً اگر جملهی شرطیهای معلّل به علت شد، آن جملهی شرطیه به عنوان شرط، دیر مفهوم ندارد. در
توضیح مطلب مفرمایند: بزرگان در باب مفهوم شرط فرمودهاند: جملهی شرطیه وقت مفهوم دارد که از شرط علیت منحصره

را استفاده کنیم. وقت متلم گفت إن جاءک زید فاکرمه، از هر راه علیت منحصرهی مجء زید را برای اکرام فهمیدیم، در
چنین فرض مگوییم جملهی شرطیه دارای مفهوم است؛ اما اگر این علت منتف شد، وجوب اکرام هم منتف مشود.

مفرمایند: در همین جمله، اگر متلم بوید إن جاءک زید فاکرمه لعلمه ، تعلیل بیاورد، در این صورت، آنچه منشأ وجوب
اکرام است، علم او است. در این گونه موارد، شرط، یا اصلا عنوان علت را ندارد و یا اگر هم عنوان علت را داشته باشد، علت
منحصر نیست. نتیجه مگیرند اصلا در جملات شرطیهای که معلل به علت است، همه چیز مربوط به همان علت است و دیر
شرط در اینجا دارای مفهوم نیست. مفرمایند: در مانحن فیه هم همینطور است، در آیه ( ان جآءکم فَاسقۢ بِنَباۢ فَتَبینُوا۟ ان

تُصیبوا۟ قَومۢا بِجهٰلَةۢ ) ، «أن تصیبوا قوماً بجهالة» عنوان علت را دارد و با ذکر علت، اصلا شرط دارای مفهوم نیست، و ما
باید به همین علت عمل کنیم.

مرحوم امام این اشال را در صفحهی 443 از جلد 2 کتاب تهذیب الاصول وارد کرده اند. فرمودند: وقت جمله شرطیه دارای
تعلیل شد، این تعلیل دلالت بر این دارد که شرط عنوان علیت منحصره را ندارد؛ و اگر علت منحصره نبود، اینجا دیر مسئله
مفهوم منتف است. و  در ذیل کلامشان فرمودند: وهو من الاشالات الت لا یمن الذب عنه این اشال از اشالات است که
دفاع و جواب از او ممن نیست؛ وقد غفل عنه الاعلام و بزرگان از این نته غفلت کردهاند. مستشل اصل وجود مفهوم را

قبول دارد و مگوید تعلیل بر این مفهوم مقدّم است؛ مرحوم نائین هم عس کلام مستشل را مخواهد بوید که تعلیل مقدّم
نمشود. امام (رض) مفرمایند: اشال اصل این است که اصلا در چنین مواردی مفهوم وجود ندارد تا بخواهیم بوییم این

تعلیل با آن تعارض مکند و بعد از تعارض، تعلیل مقدّم بر مفهوم مشود. این اشال اول. اشال دوم که قبلا به آن در
مقدّمات بحث آیه نبأ اشاره کرده بودیم، این است که مفرماید: خود کلمه ( فَتَبینُوا۟ ) قرینه است بر این که جهالت در آیه در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6


مقابل علم است و نه سفاهت؛ آیه مفرماید ( ان جآءکم فَاسقۢ بِنَباۢ فَتَبینُوا۟ ) تبین یعن کشف الواقع، یعن ظهور الواقع؛ و
این در فرض است که انسان علم پیدا مکند. ( ان تُصیبوا۟ قَومۢا بِجهٰلَةۢ ) یعن اگر تبین ننید، قوم را از روی جهات

گرفتار مکنید.

علاوه بر این، مفرمایند: در هیچ کدام از کتب و معاجم لغت کلمهی جهالت به معنای سفاهت نیامده است؛ بله، به کار آدم سفیه
از این جهت که نسبت به عواقب کار خودش جاهل است، بتوانیم بوییم کارش جاهلانه است. اصلا سفیه یعن کس که فر
نمکند کاری که مخواهد انجام بدهد، به چه نتیجهای مرسد. بنابراین، از این جهت به سفیه مشود گفت جاهل، چون به

عواقب کار خودش جاهل است؛ اما واقعاً کلمه جهالت به معنای سفاهت نیامده است. به نظر ما هر دوی این اشالها وارد
است؛ اگر در ذهن آقایان باشد، همین اشال اول که امام ذکر فرمودند، ما در اوائل بحث آیهی نبأ به آن اشاره کردیم، که با
وجود تعلیل، جایاه برای مفهوم در این آیه نیست؛ و انصافاً این اشال از اشالات مهم است. تا اینجا جواب اول مرحوم

نائین و اشالات آن را بیان کردیم.

 م مرحوم نائینپاسخ دو بررس

مرحوم نائین در جواب دوم که این جواب را نیز مرحوم آقای خوئ در مصباح الاصول پذیرفتهاند؛ ول مورد مناقشه امام
(رض) قرار گرفته است. مرحوم نائین در جواب دوم مفرمایند: سلمنا که جهالت در این آیه به معنای عدم العلم است، اما

جواب که به شمای مستشل مدهیم ـ (اشال مستشل در ذهنتان باشد که مستشل گفت مفهوم را قبول داریم، اما تعلیل به
دو جهت بر مفهوم مقدّم است) ـ این است که مفهوم آیه بر این تعلیل حومت دارد. بیان حومت: مفرمایند تعلیل مگوید

نباید کاری را از روی جهالت و عدم العلم انجام ده؛ و مفهوم آیه نیز این بود که در خبر عادل تبین واجب نیست؛ و شارع خبر
عادل را تعبداً بمنزلهی علم قرار مدهد؛ و جای که علم وجود دارد، مجال برای تبین نیست. این علم تعبدی است و شارع خبر
عادل را مثل علم محرز واقع قرار داده است. پس، تعلیل مگوید جای که علم نداری، تبین کن؛ و مفهوم مگوید در خبر عادل
علم وجود دارد. پس، این مفهوم بر تعلیل حومت دارد. تعلیل مگوید هرجا که علم نداری عمل نن؛ مفهوم مگوید خبر عادل
برای شما عنوان علم را دارد؛ منتها علم تعبدی است. مستشل گفت تعلیل لونه أقوی و أظهر، بر مفهوم مقدم مشود؛ مرحوم
نائین مسئلهی حومت را مطرح مکند. شما در کتاب رسائل خواندید در جای که مسئله حومت مطرح باشد، دلیل حاکم بر

دلیل محوم مقدّم مشود، هر چند که دلیل محوم اظهر باشد. اگر محوم دلیل منطوق است و حاکم دلیل مفهوم است،
!کند که جناب نائینال مل اششود. مستشوم محاکم، مقدّم بر مح منطوق همیشه اظهر از مفهوم است؛ اما مع ذل
حومت جای است که دلیل حاکم وجود داشته باشد؛ ادعای ما این است که اینجا با وجود تعلیل، اصلا مفهوم نیست تا

بخواهد حاکم باشد. ایشان در جواب مفرمایند این حرف باطل است؛ برای اینه خود آیه قبل از آن که به تعلیل برسیم، مفهوم
دارد؛ منتها ی مفهوم بدوی؛ در این تردیدی نیست. حال،مخواهیم ببینیم آیا تعلیل مانع از این مفهوم مشود یا نه؟ پس، جواب

دوم نائین این شد که مفهوم بر تعلیل آیه حومت دارد.

 م مرحوم نائینالات وارد بر جواب دواش

بر این حومت، سه اشال شده است که هر سه را مرحوم آقای خوئ در مصباح الاصول نقل کرده و مورد مناقشه قرار داده
است. اشال اول این است که مستشل مگوید ما قبول داریم مفهوم بر تعلیل حومت دارد؛ اما اگر ذیل آیه ـ ( فَتُصبِحوا۟
علَ ما فَعلْتُم نَٰدِمین ) ـ نبود، ما حرف شمای نائین را قبول مکردیم؛ مگفتیم مفهوم آیه بر تعلیل حومت دارد؛ اما با وجود
این ذیل، مسئله عس مشود؛ یعن نه تنها مفهوم حومت برتعلیل ندارد، بله تعلیل بر مفهوم باید مقدّم شود. ذیل آیه مگوید

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6


صبح مکنید بر آنچه که انجام دادید در حال که نادم و پشیمان هستید؛ ندامت در جای است که انسان گرفتار ی امر فاسد و
باطل شود؛ یا به تعبیر دیر کاری کند که مخالف با واقع باشد. برایش خبر آوردند که فلان مثلا این را گفت و این هم شروع به

حمله کند؛ در حال که او چنین حرف را نزده است. اینجا ندامت به وجود مآید؛ خود ماها هم همینطور هستیم؛ گاه به ما
خبری مدهند مگویند فلان آقا این حرف را زد؛ ما هم شروع مکنیم خدای ناکرده به غیبت کردن او؛ بعد مفهمیم که چنین

حرف را نزده است، ندامت برای انسان به وجود مآید. معنای ندامت وقوع در مفسده و مخالفت با واقع است. آن وقت
مگوید این وقوع در مفسده و مخالفت با واقع، هم در خبر فاسق است و هم در خبر عادل است. آیا اگر عادل برای شما

خبرآورد، دیر از وقوع در مفسدهی مخالفت با واقع ایمن هستید؟ نه، ممن است این عادل اشتباه کرده باشد. پس، در خبر
عادل هم ایمن از مخالفت با واقع نیستیم. بنابراین، آیه مفرماید باید کاری کنیم که ایمن از مخالفت با واقع شویم؛ فرق نمکند

خبر،  خبر عادل باشد یا غیر عادل. پس، این ذیل تعلیل سبب مشود که تعلیل بر مفهوم مقدّم شود. این اشال اول.

پاسخ مرحوم محقّق خوی از اشال اول: مرحوم آقای خوئ در جواب فرمودهاند: ما دو نوع ندامت داریم. ی ندامت داریم که
کس در مخالف با واقع قرار مگیرد، نادم مشود؛ و بر این کارش حجت شرعیه ندارد؛ ی ندامت هم داریم که کس در

مخالفت با واقع با حجت شرعیه قرار مگیرد، نادم مشود. ایشان مفرماید آیه ندامت قسم اول را مگوید؛ یعن کس که با
واقع مخالفت مکند و بر این کارش هم حجت شرعیه معتبره نداشته باشد؛ و الا اگر کس مخالفت با واقع بند و بر این

مخالفت، حجت شرع داشته باشد، این ندامت خارج از آیه است؛ چرا که در این مخالفت معذور است و استحقاق عذاب ندارد.
سؤال این است که شما ندامت را دو قسم کردید؛ از کجا مفرمایید ( فَتُصبِحوا۟ علَ ما فَعلْتُم نَٰدِمین ) قسم اول را شامل
مشود؟ مفرمایند: قرینه خیل روشن داریم؛ اگر آیه بخواهد مطلق ندامت را شامل شود، هرچند مواردی باشد که حجت
شرعیه هم داریم، جمیع امارات و اصول عملیه، همهی حجج شرعیه باید از اعتبار ساقط شود. چون در تمام این امارات،

احتمال مخالفت با واقع وجود دارد و مسئله ندامت مطرح مشود. حت بالاتر مفرماید که در مورد خود علم وجدان، قطع
وجدان نیز همینطور است؛ ما مگوییم که قطع حجت است، اما آیا همیشه مطابق با واقع هم هست؟ علم برای عالم کشف

الواقع است؛ لین ممن است که علم او جهل مرکب باشد. پس، باید بوییم علم هم حجیت ندارد؛ چون در علم هم ممن است
مخالفت با واقع و مسئله ندامت مطرح شود.

مناقشه استاد محترم در جواب مرحوم محقّق خوی: به نظر ما این جواب مناقشه دارد؛ و آن این که: ما الآن خود این آیه را
مخواهیم ببینیم دلیل شرع بر حجیت خبر واحد هست یا نه؟ آیا از این آیه حجیت خبر واحد استفاده مشود؟ در حال که این
جواب شما فرع بر این است که خبر و احد حجت باشد. به عبارت دیر، مفرمایید در مخالفت با واقع، اگر عذر داشتیم. عذر

کجاست؟ عذر جای است که بر عمل دلیل معتبر داشته باشیم. در قیامت به ما گفتند چرا این کار را کردید؟ مگوییم برای اینه
این روایت وارد شده است، و به آن عمل کردیم. اگر این روایت حجت باشد، عذر ما پذیرفته است و الا پذیرفته نیست. اینها

( یننَٰدِم لْتُما فَعم َلوا۟ عبِحفَتُص ) فرمایدوییم آیه متوانیم بدرست است؛ اما الان ما هستیم و این آیه، آیا در خود همین آیه م
یعن ندامت که معذور هم نباشید؟ این را از کجا آوردید؟ پس، اشال اول این شد که بیان شما فرع بر  این است که قبلا حجیت

خبر واحد و این که ما در عمل کردن به خبر واحد معذور هستیم را ثابت کرده باشید؛ در حال که ما الآن مخواهیم ببینیم در
این آیه این عذر را داریم یا نداریم؟ اشال دوم آن نیز این است که تعلیل و ذیل آن ی امر ارشادی عقلای است و ی امرتعبدی

نیست؛ ( فَتُصبِحوا۟ علَ ما فَعلْتُم نَٰدِمین ) ی اثر قهری است که بر عمل از روی غیر علم مترتّب است؛ و شارع نمتواند این
اثر را از بین ببرد. اثر قهری عدم العلم ندامت است؛ شارع چطور متواند آن را از بین ببرد؟

ی تشبیه بنیم؛ اگر در جای شارع گفت لا تفعلوا هذا، اگر انجام بدهید فتون من الظالمین؛ مثال مزنیم آیا شما متوانید
ال ندارد؟ نه، این اصلادرایم که اگر دلیل معتبر در آن داشته باشیم اش ظلم ون من الظالمین دو نوع است؟ یویید فتب
قابلیت تقسیم را  ندارد. به آقای خوئ عرض مکنیم شما در همان قسمت اول این را بفرمایید، بویید ( ان تُصیبوا۟ قَومۢا

بِجهٰلَةۢ ) جهالت در جای که دلیل شرع نداریم، اشال دارد و در جای که دلیل شرع داریم، اشال ندارد. اصلا قابلیت این

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6


تنویع و تقسیم را دارد؟  ( فَتُصبِحوا۟ علَ ما فَعلْتُم نَٰدِمین ) نیز مثل همین بوده و هم همینطور است. و صلّ اله عل محمد و
آله الطاهرین. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6

