
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۰۱ اردیبهشت ۱۴۰۴

تعبدی و توصل
جلسه 80 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
در مباحث پیشین، تلاش روشمند برای تبیین و تفی میان دو ساحت بنیادین تشریع و توین صورت گرفته است. دیدگاه

محوری برگرفته از آرای حضرت امام خمین (رضوانالهعلیه) بر آن است که خلط این دو حوزه، منشأ بسیاری از
سوءبرداشتها در فقه، اصول و حت مباحث اعتقادی شده است. ایشان ضمن نقد قیاس محقق حائری‐ قیاس امر تشریع به

علت توین‐ بر این نته تأکید دارند که هرچند در توین، معلول به نحو قهری مستند به علت است، در تشریع نمتوان با تنظیر
به علیت توین، انتساب فعل به امر را اثبات کرد. نظیر این مطلب در مباحث کلام نیز مطرح است. مرحوم امام با انتقاد از

خلط میان توین و تشریع، در تفی میان ولایت توین معصوم و ولایت تشریع فقیه، بر این نته تأکید مکند که ولایت فقیه
امری جعل و اعتباری است که در امور اجتماع جاری است، نه در ساحت وجودی امام معصوم که لايقاسبهاحد است. در

تحلیل واقعه غدیر نیز بیان مشود که آنچه در غدیر جعل شد، امامت اجتماع و نه مقام توین ولایت بود؛ مقام که از پیش به
معصوم داده شده و جعلپذیر نیست. در نهایت، دیدگاه کسان که تشریع را بر اساس توین بنا منهند، به نقد کشیده مشود؛

چرا که نمونههای متعدد نقض در فقه و شریعت نشان مدهد که تشریع، بهمثابهٔ امر اعتباری، در بسیاری از موارد مستقل از
ساختارهای توین است.

اشال دوم مرحوم امام به محقق حائری در اصالة التعبدیة
در این بخش، سخن در بررس فرمایش مرحوم محقق حائری (أعل اله مقامه الشریف) است که بر پایهی دلیل خاص، به

ه دلیل خاصر آناصالة التعبدیة قائل شدهاند؛ به این معنا که هر امری که در شریعت وارد شده، باید حمل بر تعبدیت گردد، م
بر توصل بودن آن در دست باشد. در پاسخ به این دلیل، نخستین اشال ‐ که با توضیحات مشروح در بحثهای پیشین مطرح

شد ‐ این بود که اساساً قیاس علل تشریع به علل توین، قیاس معالفارق است. بنابراین، نباید به هیچ وجه قواعد و احام
حاکم بر نظام توین را در حوزهی تشریع جاری ساخت.

حضرت امام در پاسخ دوم خود از دلیل محقق حائری مفرماید:

و ثانيا: لقائل أن يقول: إنّه عل فرض تسليم كون التشريع كالتوين لا يلزم منه ما ذكره، لأنّ النار المحرقة للقطن ‐ مثلا ‐ إنّما
تحرق نفس الطبيعة لا ما لا ينطبق إلا عل المقيد. نعم بتعلّق الإحراق [بها] تصير الطبيعة موصوفة بوصف لا يمن [لأجله] أن
تنطبق إلا عل المقيد، لن هذا القيد و الوصف بعد الإحراق رتبة و بعلّيته، و لا يمن أن يصير موجبا لضيق الطبيعة المتعلَّقة

للإحراق.

و بما ذكرنا من عدم صحة قياس علل التشريع بالتوين، يظهر حال بقية استنتاجاته[1] منه، كاستفادة الفورية من الأمر، و عدم
تداخل الأسباب، كما حققنا ف محلّه.[2]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


از نظر مرحوم امام حت اگر بپذیریم که تشریع همانند توین است، باز هم لازمهی آن، آن چیزی نیست که محقق حائری نتیجه
گرفتهاند. به عنوان مثال: آتش، آنگونه که در مثال آوردهاند (مانند آتش که پنبه را مسوزاند)، در واقع خودِ طبیعت پنبه را
مسوزاند، نه چیزی را که تنها بر ی مصداق مقید منطبق شود. آری، با تعلق سوزانندگ به آن طبیعت، این طبیعت دارای

وصف مشود که دیر امان انطباقش تنها بر مورد مقید خواهد بود. اما این قید و وصف، از آثار پسین عمل احتراق است، و
دارای رتبهای متأخر از آن است و متوقف بر علیت آن مباشد. بنابراین، نمتواند موجب تضییق در طبیعت شود که مورد اثر

آتش بوده است.

تفی رتب وصف معلول از علت در قیاس تشریع و توین
امام خمین (قدس سره) در مقام پذیرش فرض دیدگاه قائلان به قیاس تشریع با توین مفرماید: حت اگر بپذیریم که "التشریع
کالتوین"، و حت اگر قواعد حاکم بر نظام توین را در عالم اعتبارات نیز جاری بدانیم، با این حال نتیجهای که مرحوم محقق

حائری (أعل اله مقامه) از این قیاس گرفتهاند، صحیح نیست. ایشان تصریح مکنند که این قیاس، نتیجهگیری مورد نظر را به
همراه ندارد. بهویژه آن نتیجهای که محقق حائری بر آن تأکید کرده بود؛ مبن بر اینکه همانطور که در عالم توین، تقیید و

تخصیص در کار نیست ول ماهیت، تنها بر مصداق خارج خاص منطبق مشود (نظیر مثال آتش و پنبه)، در شریعت نیز
همین قاعده جاری است. بدین معنا که آتش در عالم توین محرقِ پنبه است، نه آنکه محرِق پنبهای باشد که قید استناد را دارد،

ول در مقام تحقق احراق، فقط بر همان مصداق خارج منطبق مگردد.

مرحوم امام مفرمایند که میان آنچه در بحث حاضر مطرح است و آنچه در عالم توین اتفاق مافتد، تفاوت اساس وجود
دارد. در عالم توین، این انحصار در انطباق، از نظر رتب متأخر از وجود علت است؛ بدین معنا که در همان رتبهای که علت

تحقق دارد، چنین تقیید و انحصاری وجود ندارد، بله این انحصار پس از تحقق احراق پدید مآید. به تعبیر ایشان آتشسوزاننده،
در واقع، خودِ طبیعت پنبه را مسوزاند، نه چیزی را که تنها بر ی مصداق مقید منطبق شود.

آری، با تعلق فعل احراق به آن، طبیعت پنبه موصوف به وصف (که همان استناد به علت خود باشد) خواهد شد که بهموجب آن،
دیر تنها بر مصداق مقید منطبق خواهد بود؛ اما این قید و وصف، پس از تحقق احراق و بر اثر علیت آن پدید مگردد. این قید
و وصف، متأخر از مقام علت و از آثار آن است، نه اینه داخل در ذات معلول و یا مقوم آن قبل از تحقق علت باشد. بنابراین،

چنین وصف نمتواند سبب تضییق در طبیعت شود که مورد اثر علت قرار گرفته است.

مرحوم امام نتیجه مگیرند که در توین، آنچه واقع مشود، این است که آتش خاص پنبهای خاص را مسوزاند، و پس از آن
است که مگوییم این پنبه، معلول این آتش است. اما ذات پنبه و طبیعت احراق، در این فرآیند، هیچگونه تقییدی قبل از تاثیر

علیت علت ندارند. آنچه پس از تحقق احراق حاصل مشود، وصف است که به علت نسبت داده مشود و بهموجب آن گفته
مشود که این قطن بهوسیلهی این نار سوخته شده است. ول این وصف، در رتبهای متاخر از ذات علت قرار دارد و بههیچوجه

بخش از حقیقت معلول یا شرط تحقق آن محسوب نمشود.

از این رو، نمتوان از این نمونه در توین، نتیجهای در حوزه تشریع گرفت که ماهیت احام شرع از ابتدا مقید به مصادیق
خاص باشند، چرا که این تقیید در نظام توین نیز پسین و معلول فعل است، نه پیشین و مقوم علت. و حال آنه در حوزه

تشریع ‐ بنابر آنچه از کلمات محقق حائری تقریر شد ‐ آنچه مقوم علیت علت است اینه استناد مقید وجود فعل ملف در
خارج باشد والا انطباق این فعل با مأمور به محل مناقشه خواهد بود. این بدان معناست که این استناد متأخر از علیت علت

نیست، بله متقدم بر آن و موجب انطباق فعل با مأمور به خواهد بود.

نقد و ارزیاب اشال دوم مرحوم امام
در این بخش، سخن از ارزیاب و نقد پاسخ دوم امام خمین (رضوانالهعلیه) به استدلال مرحوم محقق حائری (أعل اله مقامه)



است. گرچه پاسخ نخست امام، که ناظر به خدشه در کبرای استدلال بود، از حیث مبنای قوی و تأثیرگذار به شمار مرود، اما
پاسخ دوم ایشان‐ مبن بر پذیرش فرض قیاس تشریع با توین و نقد نتیجهی مستفاد از آن ‐ تمام و قانعکننده به نظر نمرسد.

مرحوم حائری در مقام اثبات اصل استناد است، و نه تقیید ماهوی در علت. ایشان مخواهد بوید که در عالم توین، هرچند
استناد معلول به علت از نظر رتب بعد از تحقق علت صورت مگیرد (امری که امام نیز به آن تصریح دارند)، اما اصل این

استناد امری مسلم و قابل پذیرش است. هنام که آتش واقعاً پنبه را مسوزاند، این احتراق بتردید به آن آتش مستند است،
هرچند این استناد در رتبهای بعد از تحقق علت پدید آید.

بنابراین، مقصود محقق حائری، این است که در بحث تشریع نیز متوان همین قاعده را جاری دانست؛ یعن همانطور که در
توین، معلول پس از تحقق علت به آن مستند مشود، در تشریع نیز الأمر علةٌ للمتعلق (این صغرای استدلال است) و همانطور
که در بحث پیشین نیز امام بهصورت فرض این کبرای قیاس را پذیرفته بودند، لازم مآید که متعلق امر نیز مستند به آن باشد،
یعن فعل مأموربه باید به داع امر تحقق یابد. بنابراین، اگر کبری پذیرفته شود، دیر جای برای پاسخ دوم امام باق نمماند.

اشال دوم امام، ناظر به تفاوت ساختاری میان توین و تشریع در نحوهی تحقق این قید یا وصف است. ایشان مفرمایند که
در عالم توین، این وصف یا قید پس از تحقق علت، یعن بعد از وقوع علت در عالم خارج، پدید مآید. اما در بحث حاضر در
تشریع، دعوا بر سر این است که پیش از تحقق فعل خارج، بتوانیم حم کنیم که این امر تعبدی است. در حال که در توین،

آن قید و استناد، معلول تحقق خارج علت است. از اینرو، این تفاوتِ زمان و رتب در مقام اثبات وصف یا قید، موجب
فاصلهی قابلملاحظهای بین ساختار توین و تشریع مشود، و این نتۀ کلیدی در فرمایش امام است.

با اینهمه، به عنوان ی تذکر و فروتن در نقد، مگوییم‐ و هرگز خود را همپایه با ساحت علم امام نمدانیم، که میان ما و
ایشان، از زمین تا آسمانها فاصله است ‐ آنچه در ذهن قاصر ما مگذرد، این است که: آنچه مرحوم حائری درصدد بیان آن

است، اصل الاستناد است ولو به صورت رتب متأخر. ایشان نمخواهد قیدی ماهوی در ذات امر اثبات کند، بله مگوید:
چنانکه در توین، استناد زمان معنا پیدا مکند که علت واقع شده باشد، در تشریع نیز فعل باید زمان مأموربه باشد که به

داع امر تحقق یابد، و به آن مستند شود. بنابراین اشال ما بر پاسخ دوم مرحوم امام این است که کلام مرحوم حائری ناظر به
اصل استناد است ولو اینه این استناد از نظر رتب متأخر باشد. آنچه ایشان مخواهد بوید، این نیست که وصف یا قید در

ذات علت تشریع نهفته است، بله مگوید همانطور که در توین، استناد معلول به علت پس از تحقق علت شل مگیرد، در
تشریع هم باید فعل متعلق، مستند به امر باشد، یعن با داع امر صورت پذیرد.

ام شرعنتیجهگیری از ادله و استقرار اصالة التوصلیة در اح
در جمعبندی و نتیجهگیری از مباحث مربوط به اصالة التعبدیة مگوییم: همانگونه که ملاحظه فرمودید، در ط مباحث پیشین،

چهار دلیل عمده برای اثبات اصالة التعبدیة مطرح شد، اما بررس دقیق هر ی از آنها نشان داد که هم دچار اشال و
مناقشهاند و هیچی توان اثبات این اصل را ندارد. در نتیجهی این بررس، ما به اصالة التوصلیة ملتزم شدیم. به این معنا که اگر

پیش از ورود به ادلهی خاصه، و تنها با نظر به اصل لفظ، در مورد ی حم شرع ش کنیم که آیا قصد امتثال و داع امر
(قصد الأمر) در آن دخیل است یا خیر، اصل، توصلیت را اقتضا مکند.

این نتیجه برخلاف نظر برخ از پیشینیان است که اطلاق را انار مکردند و معتقد بودند که چون تقیید (به قصد الامر) محال
است، پس اطلاق نیز معنا ندارد. ما در ضمن مباحث گذشته، تمام وجوه که به عنوان دلیل بر استحالهی تقیید ارائه شده بود را

با دقت نقل و نقد کردیم و نشان دادیم که هیچکدام از این ادله پایدار نیستند. بنابراین، اگر مولای به صورت مطلق امری صادر
کند، و ش شود که آیا انجام آن امر به قصد امتثال لازم است یا خیر، اصالة الاطلاق اقتضا مکند که چنین قیدی در نظر



گرفته نشود، و در نتیجه، فعل واجب توصل خواهد بود، نه تعبدی.

در پایان این بخش، باید گفت که تا اینجا بحث در اصل لفظ به پایان مرسد. بر این اساس، اگر در مورد واجب تردید داشتیم
که آیا انجام آن نیازمند قصد امر است یا نه، اصالة الاطلاق لفظ آن را توصل مداند. همچنین، اصالة الاطلاق مقام نیز به

همین نتیجه منته مشود؛ چرا که در اینجا مولا در مقام بیان بوده و اگر قصد امر را در حم دخیل مدانست، لازم بود آن را
تصریح کند.

و برخ در این میان، توجه به اختلاف دیدگاه میان بزرگان نیز حائز اهمیت است. برای مثال، شیخ انصاری، آخوند خراسان
دیر بر آناند که تقیید به قصد امر در امر اول محال است. آخوند حت این محال بودن را به امر دوم نیز تسری مدهد. اما

مرحوم نائین از آخوند در این نقطه جدا شده و معتقد است که در امر دوم امان چنین تقییدی وجود دارد. به نظر ما، با توجه
به تحلیلهای صورتگرفته، نهتنها در امر دوم بله حت در امر اول نیز امان چنین تقییدی وجود دارد؛ همانطور که شارع
متواند در امر دوم تصریح کند که فعل مأموربه در امر اول، باید به قصد امتثال آورده شود. این جمعبندی، مبنای ما را بر

اصالة التوصلیة مستقر مسازد و راه را برای ورود به تحلیلهای عقل و اصول بعدی در مقام عمل هموار منماید.

در ادامهی مباحث مربوط به توصلیت و بررس شیوههای استنباط آن، این پرسش مطرح مشود: اگر کس همانند مرحوم
آخوند خراسان قائل شود به اینکه نه در امر اول و نه در امر دوم امان اخذ قصد الامر وجود ندارد، در این صورت چه باید

کرد؟ در پاسخ، مگوییم که راه اثبات اطلاق منحصر در دلالت امر و انشاء نیست. بله متوان اطلاق را از طریق جملات
قصد الأمر ف اگر مولا بهجای استفاده از صیغهی امر، بهصورت خبری بفرماید: «یجب علی خبری نیز اثبات کرد. یعن

الصلاة»، چنین بیان نه تنها از نظر اصول مانع ندارد، بله متواند به همان قوت دلال اطلاق داشته باشد.

در حقیقت، آن برهان که مرحوم آخوند در باب محال بودن تقیید به قصد الأمر مطرح کرده بود، تنها ناظر به انشاء امری است.
اما چنانچه تقیید به صورت خبری بیان شود، دیر محذوری که آخوند بر آن تأکید داشت، جاری نخواهد شد. پس اگر دلیل بر

نف اطلاق لفظ اقامه شد، در اینجا اطلاق مقام جایزین مناسب خواهد بود؛ اطلاق که حت خود مرحوم آخوند نیز،
بهواسطهی بنیازی از شل امری، ناگزیر باید آن را در قالب خبری بپذیرد.

مقتضای اصل عمل
اکنون اگر کس مدع شود که نه اطلاق لفظ وجود دارد و نه اطلاق مقام، و به دلایل هر دو را ناتمام بداند، در این صورت،
نوبت به اصل عمل مرسد. در بررس اصل عمل، باید آن را در دو مقام مورد دقت قرار داد: 1- مقتضای اصل عمل عقل؛

.شرع 2- مقتضای اصل عمل

عقل اصل عمل بررس
اگر مولا حم صادر کرده و ما در آن ش کردهایم که آیا قید قصد الأمر در متعلق آن دخیل است یا نه، و فرض این است که

دست ما از ادلهی لفظ کوتاه است، این سؤال پیش مآید که عقل چه مگوید؟ آیا بنای عقل بر قاعدهی اشتغال است و
مگوید باید فعل را به داع امر بیاوری، یا بنای عقل بر برائت است و مگوید چون ش داری که قصد امر لازم است یا نه،

پس عدم لزوم آن مفروض است؟

در این مقام، سخن از اصالة البراءة العقلیة است. اگر مولا انشاء حم کرده ول در شرطیت یا تقیید آن ش وجود دارد،
مادام که علم به دخل قید نداشته باشیم، قاعده برائت عقل حم مکند که ملف از آوردن آن قید معاف است. در نتیجه،

آوردن فعل بدون قصد امر، از دید عقل مانع ندارد، مر آنکه خلافش ثابت شود.



در مقام بررس اصل عمل، پس از آنه فرض کردیم دست ما از هرگونه اطلاق لفظ و مقام کوتاه است، اکنون به کلام مهم و
بنیادین از مرحوم آخوند خراسان (رضوانالهعلیه) مرسیم که نقش تعیینکنندهای در تحلیل اصول این مسئله دارد. ایشان در

کفایة الأصول تصریح مفرمایند:

فلا بدّ عند الشكّ وعدم إحراز هذا المقام من الرجوع إل ما يقتضيه الأصل ، ويستقل به العقل.

فاعلم : أنّه لا مجال هاهنا إ لأصالة الاشتغال ـ ولو قيل بأصالة البراءة فيما إذا دار الأمر بين الأقل والأكثر الارتباطيين ـ. وذلك لأن
الشّك هاهنا ف الخروج عن عهدة التليف المعلوم ، مع استقلال العقل بلزوم الخروج عنها ، فلا يون العقاب مع الشكّ وعدم

إحراز الخروج عقابا بلا بيان والمؤاخذة عليه بلا برهان، ضرورة أنّه بالعلم بالتليف تصح المؤاخذة عل المخالفة وعدم الخروج
عن العهدة لو اتّفق عدم الخروج عنها بمجرد الموافقة بلا قصد القربة.[3]

یعن: در فرض ش و عدم احراز مقام بیان، چارهای جز رجوع به مقتضای اصل و حم عقل نداریم. ایشان سپس در ادامه، با
قائل به اصالة البراءة عقل ،اگر در بحث دوران امر بین أقل و اکثر ارتباط دارند: حتصراحت موضع خویش را اعلام م

شویم، در مقام حاضر یعن در مسئلهی ش در دخل قید قصد الأمر، چنین چیزی مجال ندارد و تنها اصل قابل جریان، اصالة
الاشتغال است. مرحوم آخوند این دیدگاه را با تبیین کاملا عقلان استوار مسازند و مفرمایند:

 در اینجا ش در خروج از عهدهی تلیف معلوم است. و عقل در این موارد به روشن حم مکند که باید از عهدهی تلیف
یقیناً خارج شد. در نتیجه، در فرض عدم احراز چنین خروج، اگر ملف ترک کند، مؤاخذهی مولا معقول است و مشمول

قاعدهی قبح عقاب بلا بیان نخواهد شد. چراکه در اینجا خود تلیف معلوم است، و تنها تحصیل غرض مورد تردید قرار گرفته
است. بنابراین، عقل، اشتغال ذمه را مفروض دانسته و بر احتیاط در عمل تأکید مکند.

نتهی مهم در تحلیل این عبارت، آن است که مرحوم آخوند میان دو مقام تمایز قائلاند: اولا، در مواردی که تلیف مشوک
است، اصل بر برائت است (مانند دوران بین أقل و اکثر ارتباط). ثانیاً در مواردی که تلیف معلوم است و ش در امتثال آن

است، اصل بر اشتغال است.

گرچه ایشان در متن کفایه تعبیر صریح به "عقل" یا "شرع" برای اصل اشتغال نردهاند، اما از قرائن موجود و سیاق کلام،
تعبیر به «مع استقلال العقل بلزوم الخروج عنها» بهروشن .است، نه اشتغال شرع روشن است که مراد، اصالة الاشتغال عقل

گواه بر عقلای بودن این اصل است. در نهایت، متوان چنین جمعبندی کرد که:

در مسئلهی ما که ش در دخالت قصد الامر در متعلق واجب است، و دلیل بر اثبات یا نف این قید نداریم، اگر اصل لفظ و
مقام نتواند کارگشا باشد، از منظر عقل، چون اصل تلیف معلوم است، و تنها ش در کفایت عمل بدون قصد الامر داریم،

عقل، بر اساس قاعدهی اشتغال، حم به لزوم امتثال یقین کرده، و انجام عمل بدون قصد امر را کاف نمداند. بنابراین، از ناه
مرحوم آخوند، اصل در چنین مواردی، اصالة الاشتغال عقل است، و بر ملف است که فعل را به داع امر انجام دهد تا خروج

از عهدهی تلیف قطع شود.

 تفاوت اصل عمل در ش کم و ش کیف؛ تحلیل تطبیق دیدگاه آخوند در اقـل و اکثـر و ما نحن فیه
در این مرحله از بحث، محور گفتو ناظر به اصل عمل عقل در مقام ش است، بهویژه در قیاس دو مسألهی اصول: ش در

اقـل و اکثـر ارتباط، و ش در دخالت قصد الامر در تحقق امتثال. در مسألهی اقل و اکثر ارتباط‐ برای مثال ش در
جزئیت شیئ در نماز ‐ اگر ش شود که آیا سوره جزء واجب نماز هست یا نه، دو دیدگاه مشهور میان اصولیان وجود دارد:



گروه اول (مشهور) قائل به اصالة البراءة العقلیة هستند. به این بیان که اجزای معین از نماز ‐ مثلا نُه جزء ‐ مسلماً واجباند.
حال در مورد جزء دهم (یعن سوره)، چون ش در اصل وجوب است، آن را تحت عنوان ش در تلیف مدانند، و در چنین

مواردی، اصل عقلای برائت جاری مشود: تلیف مشوک است؛ پس ملف تلیف ندارد.

گروه دوم بر این باورند که اصل عمل در اینجا اصالة الاشتغال است. استدلال آنها این است که: ما نمدانیم بدون سوره
غرض مولا حاصل مشود یا نه؛ پس ش در محصل داریم. و در چنین حالت عقل حم مکند که باید فعل را به نحوی انجام

داد که احراز خروج از عهده تلیف شود، یعن باید احتیاط کرد و سوره را نیز بهجا آورد.

اما در ش در جزئیت قصد قربت در متعلق، مرحوم آخوند خراسان موضع روشن اتخاذ مکنند و مفرمایند: کسان که در
اقل و اکثر ارتباط قائل به اشتغال عقل هستند، در مسألهی ما نحن فیه نیز بالأولویة باید قائل به اشتغال باشند. توضیح اینه:

در اقل و اکثر، اگرچه امان تقیید از سوی شارع وجود دارد (یعن شارع متوانست بفرماید سوره جزء است)، با اینحال،
کسان که به اصالة الاشتغال قائلاند، در غیاب چنین تصریح نیز ملف را به احتیاط ملزم مدانند. اما در مسألهی قصد الامر،

بنابر مبنای آخوند، اصلا امان تقیید برای شارع وجود نداشته است (چون تقیید امر به قصد امر را ممتنع مدانند). بنابراین،
اگر در آنجا که امان تقیید هست اصالة الاشتغال جاری است، در اینجا که امانش نیست، به طریق اول باید اصل اشتغال

جاری شود.

اما نتهی قابل تأمل در کلام آخوند آن است که: حت کسان که در بحث اقل و اکثر ارتباط قائل به برائت عقلیه هستند، باید در
ما نحن فیه اصل اشتغال عقل را بپذیرند. در اینجا لازم است تفاوت دو مقام را روشن کنیم:

در اقل و اکثر، ش مربوط به کمیة الاجزاء است. یعن نمدانیم نماز نُه جزء دارد یا ده جزء. علم اجمال بین اقل و اکثر موجود
است و انحلال پیدا مکند؛ به این معنا که صلاة نهجزئ معلومالوجوب است (یقین)، و جزء دهم مشوک است، که اصل

برائت دربارهی آن جاری مشود. اما در ما نحن فیه، یعن در مسألهی قصد الامر، ش ناظر به کیفیت انجام تلیف معلوم
است، نه به کمیت آن. ما یقین داریم بهوجوب نماز (پس مأمور به معلوم است)، اما نمدانیم برای تحقق امتثال و خروج از

عهدهی این تلیف، آیا انجام آن با قصد امتثال لازم است یا نه؟ در اینجا دیر انحلال علم اجمال معنا ندارد، چون ش ما ناظر
به قید کیفیت است که در تمام فعل جریان دارد.

در نتیجه، از نظر آخوند: در ما نحن فیه، چون ش در کیفیت امتثال است و نه در اصل تلیف، اصل عقل اشتغال جاری
مشود. عقل حم مکند که برای خروج از عهدهی تلیفِ معلوم، باید فعل را به گونهای انجام دهیم که قطع به امتثال حاصل

شود، یعن با قصد الامر. پس خلاصهی فرمایش آخوند این است که: در اقل و اکثر، محل بحث، ش در تلیف است که امان
برائت وجود دارد؛ در ما نحن فیه، محل بحث، ش در کفایت و کیفیت امتثال است که عقل به طور مستقل حم به اشتغال و

احتیاط مکند.

این تمایز دقیق، مبنای تفاوت در اجرای اصل عمل در دو مسأله است، و از آن متوان نتیجه گرفت که در مورد قصد الامر، بر
خلاف برخ تصورات، اصل بر احتیاط است نه برائت.

تبیین نهای اصل اشتغال در قصد الأمر و تفاوت آن با برائت در اقل و اکثر
،فرمایند که در مسألهی اقل و اکثر ارتباطبه صراحت تأکید م (هعلیهرضوانال) در امتداد بیان پیشین، مرحوم آخوند خراسان

کس مجاز نیست ادعا کند که ما دچار ش در خروج از عهدهی تلیف هستیم؛ زیرا در آنجا، علم اجمال میان دو احتمال ‐
مثلا میان نُه جزء واجب (أقل) و ده جزء (أکثر ‐ وجود دارد. این علم اجمال بهواسطهی علم تفصیل به وجوب اجزاء نُهگانه و



تردید در جزء دهم (مثلا سوره) منحل مگردد. پس در این حالت، تردید در وجوب جزء دهم ش بدوی تلق مشود، که در
چنین مواردی عقل حم به برائت مدهد. لذا جریان اصالة البراءة العقلیة در جزء زائد، امری پذیرفتهشده است.

اما در ما نحن فیه، یعن در مسألهی دخالت قصد الامر، هیچگونه انحلال در علم حاصل نمشود؛ چون آنچه محل تردید است،
نه ی جزء زائد، بله کیفیت تحقق امتثال در فعل واحد است. ما نمدانیم اگر ی فعل واجب ‐ مانند نماز ‐ را بدون قصد

امتثال امر انجام دهیم، آیا از عهدهی تلیف خارج شدهایم یا نه. در چنین شرایط، عقل نهتنها دچار تردید نمشود، بله بهوضوح
حم مکند: تو باید کاری انجام ده که قطعاً موجب خروج از عهدهی تلیف معلوم باشد؛ و این خروج تنها در صورت محرز

مشود که قصد الامر نیز در ضمن فعل وجود داشته باشد.

این برداشت دقیق از عبارت مرحوم آخوند بهوضوح نشان مدهد که: در مسألهی اقل و اکثر، چون علم اجمال منحل مشود،
ش به نوع تبدیل به ش در تلیف مگردد، و برائت عقل نسبت به آن جاری مگردد؛ اما در ما نحن فیه، چون ش در

امتثال تلیف معلوم است، و نه در اصل آن، عقل راه جز احتیاط و التزام به اصل اشتغال باق نمگذارد.

نتهی پایان و ظریف در کلام مرحوم آخوند، که ادامهی این بحث را به آینده حواله مدهیم، اشارهای است به قصد وجه و
قصد تمییز. ایشان مفرمایند که: بر اساس همین بیان که در مورد قصد الامر داشتیم، در مواردی چون قصد وجه و قصد

تمییز نیز باید همین اصل اشتغال جاری شود؛ با این حال، تفاوت وجود دارد که باعث مشود ما در آن موارد به چنین نتیجهای
نرسیم و توضیح آن را به بعد موکول مکنیم.

به تعبیر دیر، آخوند مخواهد از تفی دقیق میان قصد الامر (که ناظر به امتثال و داع است) و قصد وجه و تمییز (که ناظر
به تشخیص نوع و جهت فعل است) سخن بوید که در بردارندهی تفاوت ظریف در جریان اصل عمل خواهد بود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ يحتمل انه استفيد من مجلس بحثه ‐ قدّس سره ‐ إذ لم نعثر عليه فيما بين أيدينا من كتبه.

[2]‐ ‏روح اله خمین، مناهج الوصول إل علم الأصول‏ (قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415)، ج 1،
.278-277

[3]‐ ‏محمد کاظم آخوند خراسان، کفایة الأصول (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430)، ج 1، 146.

منابع
‐ آخوند خراسان، محمد کاظم‏. کفایة الأصول. ۳ ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.

‐ خمین، روح اله‏. مناهج الوصول إل علم الأصول‏. قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415.


