
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۳۱ فروردین ۱۴۰۴

مواسعه و مضایقه
جلسه 79 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در بررس روایت معمر بن یحی، امام صادق(ع) به لزوم اعاده نماز خواندهشده به سوی غیر قبله پیش از نماز حاضر اشاره
مکند. نظر حضرت استاد درباره استدلال به روایت معمر بن یحی بر مضایقه آن شد که برخلاف فهم صاحب جواهر، این
روایت ظهور در فائته و حاضره دارد، نه دو نماز حاضره؛ و مراد از «صلّ عل غیر قبلة» انحراف از قبله است، و مورد آن

استدبار از قبله نیست. بنابراین، همان گونه که مرحوم شیخ انصاری بیان کرد، حمل روایت بر استحباب اعاده صحیحتر است و
حمل بر وقت فضیلت، قابل قبول نیست.

ال سندی و دلاله، که ظهور بر تقدم نماز فائته برحاضره دارد، صاحب جواهر اشعبدالدر تحلیل روایت عبدالرحمن بن اب
مطرح مکند و با استناد به خبری بودن عبارت «صل حین یذکرها»، در وجوب فوریت نمازهای فائته مناقشه م کند. وی

همچنین با اشاره به اطلاق سوال و جواب در روایت م فرماید: روایت اعم از این است که ملف در وقت إجزا و خارج وقت
متذکر نسیان نماز شده است و در فرض تذکر در وقت إجزا فوریت واجب نیست، بنابراین روایت بر وجوب مضایقه دلالت

ندارد. این در حال است که به نظر استاد، تعبیر «نس الصلاة» عرفاً فقط در فرض خروج وقت صادق است و استناد به اطلاق
سؤال و جواب ناتمام است، لذا این روایت ظهور روشن در مضایقه دارد.

ادامه بررس روایات مستند قول به مضایقه
روایت دعائم الاسلام

ی از روایات که قائلان به مضایقه به آن استناد کردهاند، روایت است که در دعائم الإسلام از امام صادق(علیهالسلام) نقل شده
است.

دعائم اسلام: عن جعفَرِ بن محمدٍ (علَيهِما السلام)، انَّه قَال: «من فَاتَتْه صلاةٌ حتَّ دخَل وقْت صلاة اخْرى، فَانْ كانَ ف الْوقْتِ
ا، وبِه دَاا بهقْتو ف وه الَّت يهف ّلصا يم قْدَارم لاقْتِ االْو ف ني نْ لَما قْتٍ، وو ا فنْهم وه الَّت َّلص و ،فَاتَتْه بِالَّت دَاةٌ بعس

قَض بعدَها الصلاةَ الْفَائتَةَ».[1]

بر اساس این روایت، اگر ملف نمازی را فراموش کند و وقت نماز دیر فرا برسد، در صورت که وقت جدید توسعه داشته
باشد، باید ابتدا نماز فوتشده را بهجا آورد و سپس نماز حاضره را در وقت خود ادا کند. اما اگر از وقت حاضر تنها به اندازه

ادای همان نماز باق مانده باشد، باید نخست نماز حاضره را بخواند و سپس نماز قضا را بهجا آورد.

قائلان به مضایقه استناد به این روایت را دلیل روشن بر فوریت در قضای نمازهای فوتشده مدانند؛ زیرا مطابق این روایت،
اگر در وقت حاضر گنجایش زمان وجود داشته باشد، تقدم نماز فائته بر نماز حاضره لازم شمرده شده است و این تقدم، ظهور

در لزوم فوریت در ادای نمازهای قضا دارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


کلام صاحب جواهر در نف دلالت روایت بر مضایقه
صاحب جواهر در نقد استدلال به روایت دعائم الاسلام در اشال سندی به این روایت مفرماید: هم در خود مؤلف و هم در

اخبار این کتاب، به ویژه اخبار مرسل، طعن و خدشه وارد شده است.

كاحتمال إرادة الحواضر من خبر الدعائم المطعون ف مصنفه و ف أخباره سيما الت أرسلها ظاهرا، و مطلق الطلب الذي هو
أعم من الوجوب من الأمر الذي هو بلفظ الخبر فيه و غير ذلك[2]

از دیر اشالات که صاحب جواهر در این مقام مطرح کرده آن است که تعبیر «صلّ» در روایت به صورت جمله خبریه آمده
،و طلب استحباب فرماید جمله خبریه اگر در مقام انشاء باشد، ظهور در مطلق طلب دارد، اعم از طلب وجوباست. ایشان م

و ظهور در خصوص طلب وجوب ندارد، بنابراین برای اثبات وجوب فوریت کارای ندارد.

در مقابل، مرحوم شیخ انصاری در این مقام تنها به اشال سندی اکتفا نموده و بیان مکند که این روایت از جهت سندی محل
اشال است و در دلالت آن تعرض به این نته نمکند.

بررس اعتبار روایات کتاب دعائم الاسلام
بررس روایات کتاب دعائم السلام در مباحث خارج ماسب محرمه، در خصوص دعائم الإسلام نات مطرح گردید[3]؛ از

جمله اینکه مصنف آن، نعمان بن محمد بن منصور من به ابوحنیفه، عالم فقیه و مسلط بر فقه و حدیث بوده و از قضات
دولت فاطم (اسماعیلیه) در مصر به شمار مرفته است.

در مورد مذهب مؤلف دو نظر وجود دارد: برخ او را مستبصر و شیعه دوازدهامام دانستهاند، ول قول دیر ـ که تقویت شده
است ـ آن است که وی به مذهب اسماعیل گرویده است. شاهد بر این نظر، آن است که در کتاب دعائم الإسلام پس از امام

صادق(علیهالسلام) روایت از سایر ائمه معصومین(علیهمالسلام) نقل نشده است، که این امر دلالت بر گرایش او به مذهب
اسماعیلیه دارد.

نعمان بن محمد بن منصور، صاحب دعائم الإسلام، نه دارای توثیق خاص است و نه توثیق عام که بتوان به آن اعتماد کرد.
مرحوم حاج نوری در خاتمه مستدرک برخ وجوه برای اثبات وثاقت او ذکر کرده است[4]، اما این وجوه برای پذیرش

وثاقتش اطمینانآور نیست.

با این حال، بر اساس مبنای که خود ما نیز به آن ملتزم هستیم، اگر راوی مطرح، به ویژه صاحب کتاب باشد و قدح درباره
او وارد نشده باشد، همین مقدار برای اعتبار او کفایت مکند.

نته دیر درباره خود کتاب دعائم الإسلام آن است که ابن خلان، صاحب وفیات الأعیان، هنام ذکر آثار نعمان بن محمد بن
منصور، از سه کتاب او یاد مکند: الاقتصار ف الفقه، الاخبار، و اختلاف اصول المذاهب؛ اما نام از دعائم الإسلام

نمبرد.[5] مر اینه گفته شود مراد از الاخبار در کلام ابن خلان، همان دعائم الإسلام است.

نته دیری که باید درباره دعائم الإسلام یادآور شد آن است که صاحب جواهر تصریح کرده که بسیاری از روایات این کتاب به
ظاهر مرسل است. با این حال، مؤلف دعائم در مقدمه کتاب خود تصریح مکند که ما در این کتاب فقط به آنچه از روایات

صحیح و ثابت از اهلبیت پیامبر(ص) به ما رسیده اکتفا مکنیم و از ذکر اسناد خودداری منماییم، اما همه آنچه نقل کردهایم،
صحیح و مسلم است.[6]



که در عوال مؤلف بر صحت آنها تأکید کرده است؛ نظیر وضعیت بنابراین، گرچه روایات این کتاب به ظاهر مرسلاند، ول
اللئال مشاهده مشود که بسیاری از روایات آن هرچند به ظاهر مرسلاند، ول از نظر محتوا محم و معتبرند.

ی از اشالات مهم کتاب دعائم الإسلام آن است که مشتمل بر برخ روایات مخالف با مذهب امامیه است. از جمله این
موارد، انار مشروعیت عقد موقت است؛ هرچند در برخ مواضع کتاب تعابیری وجود دارد که ممن است دلالت بر پذیرش

متعه داشته باشد، ول در مجموع انار آن آشار است. همچنین در این کتاب، موارد دیری از مخالفت با فقه امامیه دیده
مشود؛ مانند اینکه گفته شده است: «المزی والوزی ناقضان للوضوء»، در حال که در مذهب امامیه اجماع بر عدم بطلان
وضو به این دو امر وجود دارد. یا آنه اگر کس پس از شستن صورت، به اشتباه دست چپ را پیش از دست راست بشوید،

وضوی او را صحیح دانسته است؛ در حال که این حم برخلاف فقه امامیه است.

این موارد سبب شده که دعائم الإسلام نزد بسیاری از بزرگان فقه از اعتبار ساقط شود. از این رو صاحب جواهر تعبیر کرده
است به اینه «المطعون ف مصنفه و ف أخباره»، یعن هم در مؤلف آن طعن وارد شده و هم در اخبار آن. همچنین شیخ

انصاری در نقد استدلال به این روایت، با تعبیر «روایة الدعائم المجهولة السند[7]» یاد کرده و تنها به اشاره به مجهول بودن سند
و مرسل بودن روایات آن اکتفا نموده است.

مبنای حضرت استاد در بررس سند روایات در علم رجال
بر اساس مبنای که ما در علم رجال اتخاذ کردهایم و پیشتر نیز مرراً بر آن تأکید نمودهایم، در اعتبارسنج ی روایت نباید

بررس ه نخست باید مضمون روایت را از حیث موافقت یا مخالفت با قرآن و سنت قطعسند آن پرداخت؛ بل ابتدا به بررس
نمود. اگر مضمون روایت با قرآن کریم و سنت قطع هماهن بود، روایت معتبر خواهد بود. این نته بسیار اساس است و

باید به آن توجه ویژه داشت.

متأسفانه مبنای که مرحوم آیتاله خوئ در علم رجال بنیان نهادهاند و در حوزههای علمیه نیز رواج یافته است، صحیح نیست.
مطابق با روایات وارده از اهل بیت علیهمالسلام، هنام که از ائمه پرسیده شد که چونه صحت انتساب روایت به شما احراز
گردد، فرمودند: نخست ببینید آیا روایت موافق قرآن است یا خیر؟ پس از آن، بررس مخالفت روایت با عامه مطرح مشود.[8]

مرحله سوم این است که اگر شهرت میان اصحاب وجود داشت، روایت معتبر است. هرچند این مرحله به طور صریح در
روایات نیامده، ول روایت داریم که مفرماید: «خذ بما اشتهر بین أصحاب»، که برخ همچون آیتاله بروجردی، امام

شود. البته مشهور بین علما این است که مراد، شهرت رواینیز مشمول این تعبیر م ران گفتهاند شهرت فتوایو دی خمین
است، ول به هر حال، اگر شهرت فتوای را هم شامل دانستیم، اعتبار روایت از این طریق نیز تأمین مشود.

همچنین عمل فقهای اصحاب به روایت معیار اعتبار است؛ بدین معنا که اگر فقهای متقدّم به روایت عمل کرده باشند، هرچند
سند آن مشتمل بر مجاهیل، ضعفا یا حت کذابین باشد، روایت از نظر ما معتبر خواهد بود.

مرحله چهارم، وثوق صدوری است. عجیب آنه مرحوم آیتاله خوئ (رضوان اله علیه) در اصول فقه خود تصریح کردهاند که
برای اعتبار خبر، وثوق کاف است و نیازی به وثاقت مخبر نیست، ول در فقه تطبیق خود، این مبنا را اعمال نردهاند؛ حداقل

من موردی در آثار ایشان به خاطر ندارم که این مبنا را عمل کرده باشند.

که دست ما از موافقت با قرآن، مخالفت با عامه، عمل اصحاب و وثوق خبری کوتاه شد، نوبت به بررس بنابراین، در صورت
سند مرسد و علم رجال در مرحله پنجم قرار مگیرد. اما متأسفانه امروزه رجال را در مرحله اول قرار دادهاند و همین امر



آسیبهای جدی به فقه وارد کرده است.

فوراً به بررس ،شود که به محض نقل روایتو شاگردان ایشان مشاهده م ه خوئبر خلاف این مبنا، در آثار مرحوم آیتال
سندی آن مپردازند، بآنه به موافقت با قرآن، مخالفت با عامه یا عمل اصحاب توجه کنند. این روش موجب شده که بسیاری

از روایات از دست برود. چنانکه خود مرحوم آیتاله خوئ به سبب همین مبنا، برخ از قواعد مسلّمه فقهیه همچون قاعده
جعل و قاعده تلیف کفار به فروع را به دلیل اشال سندی انار کرده است.

مبنای رجال حضرت استاد در کتب اربعه
ما درباره کتب اربعه نیز همین مبنا را داریم. اخباریها قائلند که تمام روایات کتب اربعه معتبر است و به همین جهت علم

رجال را انار مکنند و معتقدند نیازی به بررس رجال نداریم. مرحوم نائین نیز تصریح کرده که کتاب «کاف» به طور کامل
برای ما معتبر است. در میان اصولیان نیز به یاد دارم که مرحوم شهید آیتاله حاجآقا مصطف خمین رضواناله علیه که

اصول بزرگ بود مفرمود: تمام کتب اربعه برای ما معتبر است. طبیعتاً وقت کس کتب اربعه را تماماً معتبر بداند، نیازی به
بررس سندی نخواهد داشت، مر در موارد خاص؛ یعن جای که دلیل خاص بر بطلان روایت وجود داشته باشد. اگر به

روایت خاص برخورد کردیم که با قرآن مخالفت قطع داشت، آن را کنار مگذاریم، اما قاعده عام، اعتبار این روایات است.

بر این مبنا، اگر شیخ صدوق یا شیخ طوس روایت را نقل کرده باشند، حت اگر در سند آن مجاهیل هم وجود داشته باشد، این
امر موجب سقوط روایت از اعتبار نمشود. چرا که بزرگان از اصول اربعمائة این روایات را جمعآوری کردهاند، و ما امروز

حق نداریم این زحمات را نادیده بیریم و مثلا در اعتبار روایات کاف خدشه کنیم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏نوری، حسين بن محمد تق، «مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل‏»، ج 3، ص 161، حدیث 1.

[2] ‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، «جواهر اللام (ط. القدیمة)»، ج 13، ص 97.
[3] «پایاه اطلاع رسان آیت اله شیخ محمد جواد فاضل لنران»، ماسب محرمه، جلسه 8، 23/8/1382

[4] ‏نوری، مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل‏، ج 19، ص 128.
[5] ‏ابن خلان، احمد بن محمد، «وفیات الأعیان و أنباء أبناء الزمان»، وفیات الأعیان و أنباء أبناء الزمان، ج 5، ص 415.

[6] نقتصر فيه عل الثابت الصحيح مما رويناه عن الأئمة من أهل بيت رسول اله صلّ اله عليه و آله من جملة ما اختلفت فيه
الرواة عنهم ف دعائهم الإسلام و ذكر الحلال و الحرام و القضايا و الأحام (‏ابنحیون، نعمان بن محمد، «دعائم الإسلام و ذکر

الحلال و الحرام و القضایا و الأحام عن أهل بیت رسول اله علیه و علیهم افضل السلام»، ج 1، ص 2.)
[7] ‏انصاری، مرتض بن محمدامین، «رسائل فقهیة (انصاری)»، ص 344.

نيصالْح نب اۇدد نع يحي نانَ بفْوص نع يسع ندِ بمحم نع نيسالْح ندِ بمحم نع يحي ندِ بمحم نع قُوبعي ندُ بمح[8] م
مح همح ا خَالَفكُ متْري و خَذُ بِهوةَ فَياماَلْع خَالَف و نَّةالس تَابِ وْاَل مح همح افَقا وفَم نْظَري :نْظَلَةَ قَالح نب رمع نع

اَلْتَابِ و السنَّة و وافَق اَلْعامةَ (‏حر عامل، محمد بن حسن، «تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة»، ج 27، ص
106، حدیث 1.)

منابع
ابن خلان، احمد بن محمد، وفیات الأعیان و أنباء أبناء الزمان، وفیات الأعیان و أنباء أبناء الزمان، بیروت، دار الفر، بتا.
ابنحیون، نعمان بن محمد، دعائم الإسلام و ذکر الحلال و الحرام و القضایا و الأحام عن أهل بیت رسول اله علیه و علیهم

افضل السلام، بجا، 1383.



.1414 ،ر الإسلامبن محمدامین، رسائل فقهیة (انصاری)، ۱ ج، قم ‐ ایران، مجمع الف انصاری، مرتض
حر عامل، محمد بن حسن، تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، قم ‐ ایران، مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)

لإحیاء التراث، 1416.
صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، بیروت، دار إحياء التراث العرب، بتا.

نوری، حسين بن محمد تق، مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل‏، قم، مؤسسة آل البيت عليهم السلام‏، 1408.


