
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۲۳ فروردین ۱۴۰۴

مواسعه و مضایقه
جلسه 74 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسات گذشته، روایت که قائلان به نظریهی مضایقه به آن تمس کردهاند ــ و در واقع مهمترین و محوریترین دلیل این

دیدگاه به شمار مرود ــ مورد بررس قرار گرفت. در ادامه، نحوهی استدلال این گروه و نیز اشالات که مرحوم شیخ انصاری
بر این استدلال وارد کردهاند، مطرح گردید.

در میان این اشالات، مهمترین اشال مرحوم شیخ آن است که این روایت صرفاً بر وجوب ترتیب میان نمازها دلالت دارد، نه
بر لزوم فوریت در قضا. به بیان دیر، اگر کس در اثنای نماز عصر متوجه شود که نماز ظهر را نخوانده، باید عدول کند؛ یا اگر
در حین نماز مغرب متوجه ترک نماز عصر شود، باز هم باید عدول نماید. این موارد ناظر به وجوب ترتیب در ادای نمازهاست.

اما آنچه که قائلان به نظریهی مضایقه ادعا مکنند، لزوم فوریت در قضاست،مرحوم شیخ با رد اجماع مرکب میان ترتیب و
فوریت، تصریح مکند که میان این دو عنوان ملازمهای وجود ندارد؛ از اینرو، روایت یادشده نمتواند دلیل بر لزوم مضایقه

باشد.

جریان قاعده «تبعض در حجیت» در روایت
در روایت زراره، بحث در مورد تبعیض در حجیت مطرح است. ی از اشالات مهم که مرحوم شیخ انصاری به این روایت
وارد مکند، آن است که در بخش از روایت در مورد کس که نماز لاحقه (نماز عصر) را تمام کرده و سپس به یاد آورده که

نماز سابقه (نماز ظهر) را نخوانده، مسئلهی عدول حت بعد از فراغ مطرح شده است. و این حم مخالف با اجماع فقهاء
است؛این معنا در فقه پذیرفته نیست، زیرا اگر عمل با نیت خاص واقع و تمام شود، دیر پس از فراغ، امان تغییر نیت به وجه

دیر وجود ندارد؛ به تعبیر دیر، «العمل لا ینقلب عما هو علیه».

با این حال، در صورت پذیرش اجماع، این اشال تنها به همان بخش خاص روایت آسیب مزند و موجب سقوط کل روایت از
حجیت نمشود. بله بر اساس قاعده تبعیض در حجیت، آن قسمت از روایت که با اجماع مخالفت دارد، از اعتبار ساقط

مشود، ول بقیه فقرات روایت همچنان حجیت خود را حفظ مکنند.

البته ممن است کس در این اشال خدشه کرده و بوید، در اعتباریات ممن است بعد الفراغ نیز نیت بر عمل حمل شود.
ول در هر صورت، بنای مشهور فقها خلاف این نظر است.

نقش روایت زراره در نف جریان قاعده عدم انقلاب در اعتباریات
سوال که در مقام مطرح مشود این است که اگر شخص عمل را به قصد قربت انجام داد و پس از پایان عمل، تصمیم گرفت

که نیت خود را تغییر دهد ـ مثلا بوید: «من این عمل را اشتباها قربةً إل اله انجام دادم، بله مقصودم ریا بوده و اکنون این

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نیت را اتخاذ مکنم» ـ آیا این تغییر نیت پس از فراغ از عمل در حوزهی اعتباریات ممن و قابل پذیرش است؟

پاسخ به این سؤال متوقف بر تفی بین امور حقیق و توین و امور اعتباری است. قاعدهی «الش لا ینقلب عما هو علیه» در
امور توین معنا دارد، اما در حوزهی اعتباریات (که اساس آن بر جعل و اعتبار است) ممن است چنین تبدیل پذیرفته شود؛

مثلا اگر کس فعل را به عنوان نماز انجام داده و سپس تصمیم بیرد آن را به عنوان ورزش تلق کند، آیا این تغییر نیت اثر
وضع دارد یا خیر؟

این دیدگاه را متوان با تمس به برخ شواهد و نظریات فقه تقویت کرد؛ از جمله آنچه در روایت زراره آمده است، که امام
علیهالسلام مفرمایند: اگر کس نماز عصر را خوانده و بعد از فراغت از آن یادش آمد که نماز ظهر را نخوانده است، نیت آن

نماز را به عنوان نماز ظهر قرار دهد. این تعبیر «فانوها الاول» ظهور در پذیرش نوع تبدیل عمل پس از انجام عمل دارد و
متواند شاهدی برای امان این نوع اعتبار باشد.

همچنین، نظیر این مسئله را متوان در بحث شرط متأخر در فقه یافت؛ بهویژه در مورد غسل لیل مستحاضه که شرط صحت
صوم آن روز محسوب مشود، در حالکه تحقق آن، پس از زمان مشروط است. این امر در حوزهی توینیات معقول نیست

اما در حوزهی اعتباریات، ممن است واقع شد. پس اگر در باب شروط متأخر گفته مشود که شرط متاخر متواند بر مشروط
مقدم اثر گذارد، چرا نتوان در مورد نیت نیز چنین حم را پذیرفت؟

حت در بحث ارتداد نیز تأمل مشابه مطرح است. آیات قرآن از جمله «ومن یفُر بِالایمانِ فَقَدْ حبِطَ عملُه»[1] ظهور در این
دارند که ارتداد موجب حبط عمل مگردد. اگر حبط تنها به معنای سقوط ثواب باشد، عمل باق ول بدون پاداش است. اما

ظاهر آیات و بیاناتِ تفسیری، این است که حبط به معنای زوال نفس عمل، بهگونهای که گویا هیچ فعل تحقق نیافته است.

این شواهد متواند زمینهای برای پذیرش این مبنا باشد که در امور اعتباری، تبدیل نیت پس از عمل نیز ممن و معتبر است.

ی از نات که ممن است اهل فن در نقد مرحوم شیخ انصاری مطرح کنند، این است که وی برخ از قواعد فلسف، بهویژه
قواعد حاکم بر حوزه توین را وارد قلمرو فقه و تشریع کرده و بر اساس آنها آثار فقه بار نموده است. در اینباره، ما پیشتر

به نظریه شریف حضرت امام خمین (قدسسره) اشاره کردیم که بهرغم اشاره برخ معاصرین، کمتر کس همانند ایشان به آن
اهتمام ورزیده است. ایشان تصریح دارند که نباید میان توین و تشریع خلط کرد و نباید قواعد حاکم بر عالم توین را به عالم

تشریع سرایت داد.

ی از موارد کاربرد این تفی، همین مسئله است که گفته مشود اگر شخص نمازی را با نیت عصر بهجا آورد و عمل را
تمام کرد، به دلیل قاعده «الشء لا ینقلب عما هو علیه»دیر نمتواند آن را به نیت نماز ظهر محاسبه کند، در حال که این

برای منع چنین تبدیل ر دلیلاست. اما اگر بپذیریم که این امور از سنخ اعتباریاتاند، دی وینیه بر ساختار تاستدلال با ت
وجود ندارد؛ زیرا در عالم اعتبار، امر به حسب مصالح عقلای تنظیم مشود و چنین تغییری قابل قبول است.

بنابراین، این اشال را مطرح مکنیم که اگرچه روایت صحیحه زراره در ظاهر با اجماع مخالفت دارد، اما با توجه به اینه این
اجماع، بنابر مبنای خود این فقها، مدرک است و مستند آن قاعدهی عقلیهی «الشء لا ینقلب عما هو علیه» است، در نتیجه

چنین اجماع فاقد حجیت خواهد بود. زیرا این قاعده، از قواعد ناظر به توینیات است و در امور اعتباری جاری نیست. بر این
اساس، مخالفت روایت با اینگونه اجماع، مانع در پذیرش مفاد آن نخواهد بود و اشال مزبور از اعتبار ساقط است.



البته عدم جریان قاعده «الشء لا ینقلب عما هو علیه» در امور اعتباری، ی بحث ثبوت است و ما در مقام ثبوت مگوییم که
در اعتباریات مانع ندارد شء پس از تحقق، ماهیت اعتباریاش تغییر یابد؛ زیرا دایرهی اعتباریات از این جهت وسیع است و

قیود توین را ندارد.

اما در مقام اثبات، برای پذیرش چنین انقلاب، نیازمند دلیل شرع هستیم. در مقام اثبات نیز در مسألهی تغییر نیت نماز بعد از
فراغ از عمل، به روایت صحیحهی زراره استناد مکنیم؛ چراکه امام علیهالسلام در این روایت با عبارت «فانوه الاول» تصریح
فرمودهاند که بعد از نماز، متوان نیت آن را به نماز ظهر تغییر داد که ظهور در پذیرش این انقلاب در نیت حت پس از فراغ از

عمل دارد.

بیان اشال به استفاده استحباب از تعلیل ذیل روایت
پیش از ورود به بررس کلام صاحب جواهر، لازم است به نتهای در کلام مرحوم شیخ انصاری دقت کنیم. ایشان مفرماید:

«ثم لو سلّم الإجماعُ المرکب، کان التعلیل المذكور قرینةً اخری عل استحباب الترتیب فافهم[2]».

در روایت، موردی مطرح شده که فرد نماز مغرب و عشای خود را نخوانده و بعد از نماز صبح متوجه شده است. امام
(علیهالسلام) در پاسخ مفرمایند: صبر کن تا زمان که شعاع خورشید برود، «حت یذهب شعاع الشمس». سپس امام تعلیل

مآورند: «لأنك لست تخاف فوتها». مرحوم شیخ مگوید این تعلیل قرینهای است که نشان مدهد قضاء نماز مغرب و عشاء
فوری نیست. لذا فوریت در قضاء لازم نیست و ترتیب هم از باب استحباب است نه وجوب. در پایان هم شیخ ی «فافهم»

اضافه مکند که در ادامه به توضیح آن مپردازیم.

مرحوم شیخ، دو قرینه برای استحباب ترتیب در این روایت ذکر کرده است. اول آنه مگوید وقت ملف وارد وقت مغرب شد،
امام (علیهالسلام) رعایت ترتیب بین دو نماز عصر و مغرب را منوط به عدم خوف فوت وقت مغرب کرده است و مرحوم شیخ
این را حمل بر وقت فضیلت کرده و نتیجه گرفته که چون معیار، وقت فضیلت است، عدول واجب نیست بله مستحب است.
ما در جلسه قبل توضیح دادیم که این تحلیل درست نیست، و فتامل در کلام مرحوم شیخ را بر وقت اجزا حمل کردیم، بنابراین

طبق ظاهر روایت، رعایت ترتیب بین نماز عصر و مغرب منوط به عدم خوف وقت نماز مغرب است.

قرینه دوم، همین تعلیل «لأنك لست تخاف فوتها» است. حال اگر بخواهیم روی این تعلیل تیه کنیم، باید بپرسیم که قائلین به
مضایقه – که جمع قابل توجه از فقها را تشیل مدهند – چونه این تعلیل را معنا کردهاند؟ چرا که اینها با وجود این تعلیل،

همچنان به قول به مضایقه ملتزم شدهاند. پس نمتوان از این تعلیل، بهراحت استفادهای در جهت اثبات استحباب ترتیب داشت.

به نظر مرسد آنچه مرحوم شیخ در «فافهم» اشاره کرده، اشاره به همین اشال باشد؛ یعن اینه این تعلیل در دلالتش بر
استحباب ترتیب، محل اشال است و نباید ساده از آن گذشت.

بیان اشال این است که «لست تخاف فوتها» اصلا ظهور در این ندارد که وقت قضا إل آخر العمر استمرار دارد و در نتیجه
شما بتوانید از آن مواسعه و استحباب ترتیب را نتیجه بیرید. این تعبیر صرفاً مگوید که در این فاصلهی زمان – یعن تا رفتن

شعاع شمس – نماز قضا فوت نمشود. لذا به فرد اجازه مدهد صبر کند تا شعاع شمس برود، و بعد نماز را بهجا آورد. این
تعلیل نمگوید که وقت قضا تا ده روز یا بیست روز یا س روز آینده ادامه دارد.

این مطلب مانند همان روایت است که در مقام قضاء نماز فائته بعد از نماز صبح حضرت مفرمود: «أذّن وأقم» و بعض گفته
بودند این اذان و اقامه نشانه آن است که نماز قضا فوریت ندارد، اما مرحوم شیخ فرمود: خیر، اذان و اقامه از مستحبات نماز



است، و از آن نمتوان مواسعه را برداشت کرد، در اینجا هم تعبیر «لست تخاف فوتها» ناظر به همین بازه زمان کوتاه است، نه
اینه دلالت بر مواسعه مطلقه داشته باشد.بنابراین، قرینه دوم هم از دلالت بر استحباب کنار مرود.

البته ما ممن است در مقام جمعبندی بوییم روایات که قائلین به مواسعه برای اثبات دیدگاه خودشان آوردهاند، نسبت به این
روایت اظهر هستند. یعن اگرچه این روایت ظهور در وجوب عدول و ترتیب دارد، ول روایات مستند قول به مواسعه، أظهر در

عدم وجوب عدول هستند، و اظهر بر ظاهر مقدم مشود. در نتیجه، با توجه به قرائن متعدد، قول به وجوب فوریت در قضا
بهطور کل کنار گذاشته مشود و این روایت نیز بر استحباب عدول حمل مشود.

جمع بندی کلام شیخ انصاری و اشالات استاد
بنابراین مرحوم شیخ انصاری مجموعاً پنج اشال به این روایت وارد کردهاند که از میان این پنج اشال، دو مورد آن اهمیت

بیشتری دارد. ی از این اشالات، مخالفت برخ از مفاد روایت با اجماع است؛ بهخصوص در موردی که نیت عدول بعد از
فراغ از عمل را تجویز کرده است. در پاسخ به این اشال، دو نته اساس وجود دارد:

اولا، اگر روایت مشتمل بر بخش باشد که مخالف با اجماع است، فقط همان بخش از حجیت ساقط مشود و نه تمام روایت.
این همان مبنای تبعیض در حجیت است که خود مرحوم شیخ هم در موارد متعددی به آن ملتزم بودهاند و ما نیز همین مبنا را از

خود ایشان آموختهایم.

ثانیاً، اجماع که در اینجا مطرح شده، در واقع ی اجماع مدرک است؛ زیرا دلیل آن، قاعدهی عقلیهی «الشء لا ینقلب عما هو
علیه» است. اما این قاعده مربوط به توینیات است و در اعتباریات جریان ندارد. بنابراین، چنین اجماع، با توجه به اینه بر

مبنای قیاس ناصواب و توسعهی ی قاعده توین در حوزه تشریع است، اساساً از حجیت ساقط است.

اما اشال مهمتر شیخ این است که نهایت دلالت این روایت بر وجوب ترتیب است، نه فوریت. شما از وجوب عدول در اثنای
توانید فوریت در قضا را استفاده کنید. چون بین مسئله ترتیب و فوریت ملازمهای نیست. نه روایتنماز برای رعایت ترتیب نم

داریم که این ملازمه را اثبات کند، و نه اجماع مرکب قابل اثبات وجود دارد.

،از حیث فتوای کند که «کل من قال بالفوریة قال بالترتیب، و کل من قال بالترتیب قال بالفوریة»؛ یعنصاحب جواهر ادعا م
این دو همیشه با هم آمدهاند. ول شیخ این ادعا را نقض مکند، و در بین فقها ی یا دو نفر را بیان م کند که ملازمه را رد

کردند. بنابراین این ادعای ملازمه بین ترتیب و فوریت مخدوش است.

در نهایت، در مقام استفاده از این روایت دو مسیر پیش روی ماست: یا اینکه بپذیریم روایت دلالت بر وجوب ترتیب دارد و با
تمس به اجماع مرکب، وجوب فوریت را نیز نتیجه بیریم؛ یا اینکه بوییم روایت تنها دلالت بر استحباب ترتیب دارد، که در

این صورت، بهطور کل از استدلال بر وجوب فوریت ساقط خواهد شد و نمتواند مبنای برای قول به مضایقه باشد.

ر ، بحث از استحباب ترتیب در این روایت بود که مرحوم شیخ از دو فراز روایت خواست آن را استفاده کند، یمطلب دی 
تعبیر «دخل وقت المغرب» و دیری تعلیل «لأنك لست تخاف فوتها»، که ما در هر دو مورد اشال وارد کردیم و ظهور در

وجوب را قویتر دانستیم.

صاحب جواهر رضوانالهعلیه، حدوداً نُه اشال به این روایت وارد کرده است. البته بعض از این اشالات همانهای است که
مرحوم شیخ انصاری نیز مطرح کرده بود، ول بعض از آنها مختص به خود ایشان است.



فرماید: «مع أن سنده لا یخلو من کلام فکند، مربوط به سند روایت است. ایشان مکه صاحب جواهر ذکر م الاولین اش
الجملة». توضیح بیشتری هم نمدهد که این «کلام» کجاست و اشال از کدام جهت است. بنابراین، از دوستان مخواهیم که
در این فاصله بررس کنند که ممن است مقصود صاحب جواهر از این اشال سندی چه بوده باشد. روایت را از نظر سندی

تحلیل بفرمایید تا إن شاء اله در جلسهی آینده به تفصیل در این باره صحبت کنیم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏ قرآن :سوره المائده، آیه 5.

[2] ‏انصاری، مرتض بن محمدامین، «رسائل فقهیة (انصاری)»، ص 343.

منابع
علاوه بر قرآن.

.1414 ،ر الإسلامبن محمدامین، رسائل فقهیة (انصاری)، 1 ج، قم ‐ ایران، مجمع الف ‏انصاری، مرتض


