
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۰۵ آذر ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 32 

بسم اله الرحمن الرحیم

عرض کردیم در آیهی شریفهی سورهی حجرات در مورد این که شرط و موضوع چیست، مجموعاً سه احتمال در آیه داده شده
است؛ و آنچه که ظاهر از این احتمالات است، همان معنای است که مرحوم شیخ اعل اله مقامه الشریف فرمودند؛ یعن آنچه

که شرط و تمام الموضوع است، مجء الفاسق بالنبأ است و این از موارد شرط محقّق موضوع است که مفهوم ندارد. و اگر در
میان احتمالات ثلاثه نتوانیم ی از آنها را ترجیح دهیم، باید بوییم آیه شریفه اجمال دارد؛ و اگر اجمال داشت، دیر قابلیت

استدلال ندارد.

کلام محقّق عراق در مورد شرط در آیه

در بحث دیروز اشارهای به کلام مرحوم محقّق عراق کردیم، اما به صورت کامل نبود. مرحوم عراق مگویند اگر ما در این آیه
شریفه، شرط را مجء الفاسق و موضوع را مطلق نبأ قرار بدهیم، اینجا مفهوم آیه دو مصداق دارد؛ ی مصداقش این است که
فاسق خبر نیاورد ـ عدم مجء الفاسق بالنبأ ـ، مصداق دومش این است که عادل خبر بیاورد ـ مجء العادل بالنبأ ـ . که با این

بیان تقریباً مثل کلام مرحوم آخوند مشود که بیاییم موضوع را  نبأ و شرط را مجء الفاسق قرار بدهیم. اما گفتهاند اگر شرط را
مجء قرار بدهیم و نه مجء الفاسق، موضوع را نبأ الفاسق قرار بدهیم، اینجا از قبیل شرط محقّق موضوع مشود؛ که در
حقیقت، فرق آن با کلام مرحوم شیخ این مشود که شیخ موضوع را مجء الفاسق بالنبأ (این مرکب) قرار داد، اما ایشان
مگوید اگر شرط را مجء، و موضوع را نبأ الفاسق قرار بدهیم، مشود شرط محقّق موضوع. این کلام مرحوم عراق در

صفحات 111 و 112 از جلد 3 نهایة الافار است.

الات کلام مرحوم محقّق عراقاش

این فرمایش مرحوم عراق دو اشال دارد. اشال اول این است که اگر بخواهیم موضوع را در این آیه نبأ قرار بدهیم، خلاف
ظاهر است؛ و مستلزم تصرف در آیه شریفه است. پس، اولا خلاف ظاهر است؛ و اشال دوم این است که شما اگر در فرض
اول مفرمایید دو مصداق دارد، در فرض دوم هم بویید دو مصداق دارد؛ چرا جای که موضوع را نبأ قرار مدهید، شرط را

مجء الفاسق قرار داده و مگویید در این فرض مفهومش این است که اگر نبأ را فاسق نیاورد، مگوییم این دو مصداق دارد؛
ی مصداقش این است که اصلا فاسق نیاید تا خبری بیاورد و مصداق دومش این است که عادل خبر بیاورد؟ روی همین

فرض، در احتمال بعدی که مگوییم مجء را شرط، و نبأ الفاسق را موضوع قرار دهیم هم بویید دو مصداق دارد؛ عدم مجء
نبأ فاسق دو مصداق دارد؛ ی مصداقش این است که اصلا فاسق نیاید و مصداق دومش این است که عادل خبر بیاورد.

بالاخره مرحوم عراق روشن نردند چرا جای که موضوع را نبأ قرار مدهیم، مفهوم دو مصداق دارد، اما جای که موضوع را
نبأ الفاسق قرار مدهیم، مفهوم دو مصداق ندارد؟ اینجا هم مشود گفت دو مصداق دارد. پس، این کلام مرحوم عراق نیز کلام

محصل نیست؛ نمشود بر آن ی نتیجه محصل را مترتب کرد. مرحوم محقّق نائین نیز نظریه مرحوم آخوند را دارد؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مفرماید موضوع در آیه شریفه نبأ است؛ منتها مرحوم آخوند از ظاهر آیه استفاده کردند که موضوع نبأ است و فرمودند نبأ دو
فرض دارد؛ ی فرض این است که آورندهی خبر فاسق باشد و فرض دوم این است که آورنده فاسق نباشد؛ که در هردو خبری

آمده است؛ در اول جائبه نبأ فاسق است و در دوم، جائبه نبأ غیر فاسق است.

مرحوم آخوند فرمود: ظاهر آیه همین است که نبأ موضوع است و دو فرض دارد؛ و در نتیجه، شرط محقّق موضوع نمشود.
مرحوم نائین مفرمایند: ما این حرف آخوند را قبول نداریم؛ ما باشیم و ظاهر آیه، ظاهر آیه چنین دلالت ندارد. بله، ما همین

پذیریم، اما به قرینه مورد نزول آیه، شأن نزول آیه؛ که شأن نزول آیه إخبار ولید بارتداد بنزنیم و محرف آخوند را م
المصطلق است. نائین مفرمایند این را وقت تحلیل مکنیم به دو جزء بر مگردد، ی خبر واحد و دوم، مخبر فاسق. این

مطلب را در صفحهی 169 از جلد سوم فوائد الاصول ذکر کردهاند. بعد مفرمایند: به قرینه شأن نزول آیه مگوییم آیه در مقام
افاده ی ظابطه کلیه است و مخواهد بوید کدام خبر وجوب تبین دارد و کدام خبر وجوب تبین ندارد. آیه در مقام بیان این

ضابطه کلیه است و مگوید اگر مخبر خبر واحدی فاسق بود، وجوب تبین دارد، و اگر فاسق نبود، وجوب تبین ندارد؛ و در
آخر مفرمایند: به نظر ما، خود منطوق آیه بعد از اینه آمدیم شأن نزول آیه را به آن ضمیمه کردیم، چنین مشود: إنّ الخبر
الواحد إن کان الجائ به فاسقاً ف تبین وا ، مفهومش این است الخبر الواحد إن لم ین الجائ به فاسقاً لم یتبینوا . پس،

مفهومش دلالت دارد بر اینه خبر عادل وجوب تبین ندارد. خلاصه آن که، مرحوم نائین مفرماید ما از خود ظاهر آیه کلام
توانید آیه را یفرمایند شما نمر، مپذیریم. به عبارت دی‌ه آن را با ضمیمه کردن شأن نزول آیه مفهمیم؛ بلآخوند را نم

طوری معنا کنید که مورد آیه از آن خارج باشد؛ اخراج مورد قبیح است؛ بله باید آن را طوری معنا کنیم که مورد آیه داخل در
مضمون آیه باشد. مورد آیه هم دو خصوصیت دارد: ی خبر واحد دو مخبر فاسق. در این صورت منطوق آیه این است که

خبر الواحد إن کان المخبر به فاسقاً ف تبین وا و مفهومش این است إن لم ین الجائ به فاسقاً فلا ت تبین وا . 

الات وارد بر نظر مرحوم محقّق نائیناش

فرمایند: اگر مورد آیه اخبار ولید فاسق به ارتداد بنال اول، مال وارد کردهاند. اشدو اش امام (رض) بر مرحوم محقّق نائین
المصطلق است، این چونه اثبات مکند که موضوع در آیه مطلق نبأ است؟ شأن نزول آیه این است که ولید آمده خبر داده و

او هم فاسق است؛ این چونه اثبات مکند که خداوند نیز که مخواهد کلام را صادر کند، موضوع را مطلق نبأ قرار داده
است؟ آیا اگر موضوع را مج الفاسق بالنبأ که شیخ مگوید قرار بدهد، با شأن نزول آیه منافات پیدا مکند؟ بنابراین، هیچ

ملازمهای در این جا نیست. و به عبارت دیر، شمای مرحوم نائین مخواهید نتیجه بیرید که ولید فاسق آمده خبر داده است،
هم خبر واحد است و هم مخبر فاسق است؛ خداوند هم که در مقام ضابطه کلیهی در اخبار است، همین را مگوید؛ این را ما از
کجا استفاده کنیم؟ شأن نزول چنین دلالت ندارد. اشال دوم، مفرمایند شمای مرحوم نائین در اینجا از بحث مفهوم شرط جدا

شدید و سراغ مفهوم وصف رفتید. این که شما مگویید اگر فاسق خبر آورد، تبین لازم است و اگر عادل خبر آورد، تبین لازم
نیست، این بر مگردد به مفهوم وصف؛ و ما الآن در مفهوم شرط در این آیه شریفه صحبت مکنیم. به نظر ما، هر دو اشال،

وارد است؛ خصوصاً اشال اول با اضافهای که ما عرض کردیم، مبن بر آن که شأن نزول آیه هم با کلام مرحوم آخوند
سازگاری دارد و هم با کلام مرحوم شیخ سازگاری دارد؛ با هر ی از احتمالات ثلاثهای که ذکر کردیم، سازگاری دارد و معین

هیچکدام از این احتمالات نیست.

جمعبندی مطلب

تا اینجا به این نتیجه رسیدیم که شرط در این آیه، از قبیل شرط محقّق موضوع است؛ و ما هم مگوییم اگر شرط، شرط محقّق



موضوع شد، مفهوم ندارد، یا اگر هم مفهوم داشته باشد، مفهومش سالبه به انتفاء موضوع است. آقایان که مخواهند مطلب را
بیشتر دنبال کنند، مرحوم امام در کتاب تهذیب الاصول بیان دیری را ذکر مکنند به عنوان تقریب آخر؛ و از آن هم جواب
دادهاند. که این را بر عهدهی خود آقایان مگذاریم، مراجعه کنید. تا اینجا هر راه را  که ط کردیم برای استدلال به آیه بر ما

نحن فیه، مواجه با اشال شد؛ بنابراین، نمشود به این آیه برای حجیت خبر عادل استدلال کرد.

تمیل بحث

دو مطلب دیر در اینجا به عنوان اشال وجود دارد. اشال اول این است که بر فرض قبول کنیم آیه شریفه مفهوم دارد، اما
مفهوم آیه با مدّعا سازگاری ندارد. مدعا لزوم العمل بالخبر العادل است؛ که اگر روایت را زراره از امام صادق(ع) برای ما نقل
کرد، حجیت دارد؛ یعن لزوم العمل عل طبق الخبر هست. حالا اینجا مفهوم آیه مگوید اگر عادل خبر آورد، تبین ننید؛ تبین
ننید اعم از این است که لزوم العمل داشته باشد یا نداشته باشد. کدام قسمت آیه مگوید اگر عادل خبر آورد، حجیت دارد؟.
اشال دوم را نیز ضمیمه همین مکنیم، مجموعاً ی اشال، مگوییم آیه مگوید خبر عادل را تبین نن؛ این احتمال هست

که کنار این، چیز دیری هم باید ضمیمه شود تا لزوم العمل پیدا کند. به عبارت دیر، ـ که فنّتر است ـ مفهوم آیه را قبول
کردیم، اما از کجا استفاده مشود که ـ (عدم تبین خبر عادل) ـ برای حجیت خبر عادل تمام الموضوع است؟ ممن است

انضمام ی خبر دیر به این خبر عادل در حجیت و لزوم العمل دخالت داشته باشد. بله، تبین لازم نیست اما این که این به
،آیه یا کلام ته را هم عرض کنیم که اگر در منطوق یندارد. این ن باشد، آیه چنین دلالت برای لزوم عمل کاف تنهای

موضوع ذکر شد، مثل إن جاءک زیداً فأکرمه ، اینجا ظهور در تمام الموضوع دارد؛ مگوییم زید تمام الموضوع است؛ اما
ه دلالت مفهوم دلالت التزامویید ظهور دارد؛ بلچیزی را در مفهوم قرار دادید، دلالت مفهوم که لفظیه نیست تا ب اگر ی

است؛ دلالت التزام، دلالت عقل است، و نمتوانیم استظهار کنیم که خبر العادل، خبر العادل الواحد تمام الموضوع است. و
صلّ اله عل سیدنا محمد و آله الطاهرین. 


