
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 2 »

در تاریخ ۲۸ آبان ۱۳۸۷

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 2
جلسه 26 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

 ته مهمتذکر دو ن

عرض کردیم که ی از معان «اصل» در این مسألهی لزوم بیع؛ «استصحاب» است. چند بیان و تقریر را برای استصحاب
ذکر کردیم. تذکر دو نته در اینجا ضروری است.

نته اول 

نته اول این است که مقصود ما از جریان اصل، بعنوان ی شبههی حمیه کل است. یعن وقت ی معامله داشته باشیم،
مثل بیع و هیچ دلیل از نظر شرع بر لزوم این بیع نداشته باشیم و بعنوان ی شبهه حمیه کل ش کنیم که آیا بیع در شریعت

اسلام لازم است یا لازم نیست، اینجا مخواهیم استصحاب را بعنوان ی اصل حم جاری کنیم. مثال واضحتر؛ در این
معاملات جدید است. مثلا عقد بیمه، ی معامله جدید است. در این معاملات جدید بعد از اینه صحت معامله را اثبات کردیم،

اگر از نظر حم کل لزوم و عدم لزوم ش کنیم، که آیا بیمه بنحو کل لازم است یا لازم نیست، اینجا استصحاب جاری است.
و إلا ما نمخواهیم از استصحاب بعنوان ی اصل موضوع استفاده کنیم. نمخواهیم بوییم این معامله قبلا لازم بوده، الان

ش مکنیم آیا لازم است یا نه، استصحاب لزوم کنیم. بعنوان ی اصل جاری در موضوع و شبهه موضوعیه مطرح نیست. در
کل بیع مگوییم هر بیع مفید مل است، اگر ش کنیم که بعد از تحقق فسخ، آیا مل از بین رفت یا از بین نرفت، اینجا

استصحاب بقاء مل یا بقاء عقد را جاری کنیم.

نته دوم 

نته دوم این که اکثر تقریبات که برای استصحاب بیان کردیم، عنوان اصل مثبت را پیدا کرد. مثلا گفتیم مدانیم بیع مفید
ملیت است، حال اگر ی از آن دو «فسخت» را بوید، ش مکنیم که آیا ملیت باق است یا باق نیست؟ بقاء المل بعد
الفسخ را استصحاب مکنیم. گفتیم اگر بخواهیم با این اصل، لزوم را اثبات کنیم، اصل مثبت مشود. لزوم، ی عنوان غیر

شرع است. اگر شما بخواهید با أصالة بقاء المل، لزوم را اثبات کنید، اصل مثبت مشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


تفصیل مرحوم شیخ(ره) در اصل مثبت و نقد آن 

مرحوم شیخ انصاری(ره) در اصل مثبت ی تفصیل داده و در حقیقت از کبرای «عدم حجیت اصل مثبت»، ی مورد را
استثنا کرده است. ایشان فرموده در جای که واسطه، واسطه خف باشد، یعن اثر برای واسطه است، اما اینقدر این واسطه

ضعیف و مخف است که عرف اثر برای واسطه را اثر برای ذی الواسطه مداند، در چنین مواردی اصل مثبت مانع ندارد. مثل
اینه اگر کس وضو یا غسل را انجام داد، بعد از وضو یا بعد از غسل ش کند که آیا مانع در بدن او بوده یا نه؟ اینجا عدم

وجود حاجب و مانع را استصحاب مکند و با این استصحاب مگوید غسل یا وضو صحیح است.

صحت وضو و غسل، اثر برای عدم حاجب است. مستصحب، عدم الحاجب است، مگوییم دو روز پیش که در بدن در حین
غسل یا وضو حاجب نبوده، عدم حاجب را استصحاب مکند. نتیجه این استصحاب عدم حاجب، صحت غسل و وضو است.

مگویند این مانع ندارد، و لو اینه اصل مثبت است، اصل عدم وجود حاجب، مثبت است. زیرا صحت وضو و غسل، اثر
رسیدن آب به بدن است. اگر آب به بدن رسیده باشد مگوییم وضو درست است، اگر نرسیده باشد صحیح نیست. مگویند

چون این واسطه، واسطه خف است، یعن عرف این را اثر برای خود عدم الحاجب هم مداند، این صب الماء ال البشرة
واسطه است، اما این اثر را اثر برای ذی الواسطه هم تلق مکنند. حال آیا در اینجا هم مشود چنین حرف را بزنیم؛ بوییم بقاء

المل را استصحاب مکنیم، قبلا بصورت متیقن مل بوده، بعد از فسخ ش مکنیم آیا مل هست یا نه؟ بقاء مل را
استصحاب مکنیم. آناه بوییم لازمهی این بقاء مل لزوم معامله است. آیا اینجا اصلا بحث واسطه مطرح مشود؟ اصلا

اینجا واسطه نیست. لذا تفصیل مرحوم شیخ(ره) بین واسطه خف و جل ‐صرف نظر از اینه در اصول ان شاء اله خواهیم
گفت که این تفصیل درست نیست، اما‐ اگر کس قائل شد که دلیل استصحاب، روایات است و روایات هم فقط در دایره تعبد

کند، اینجا خود لزوم، اثر عقلرا بار نم کند، اما آثار عادی یا عقلتواند کار ساز باشد، روایات فقط آثار تعبدی را بار مم
برای بقاء المل است. بحث واسطه اصلا به هیچ وجه در اینجا مطرح نیست.  

فرمایش مرحوم آخوند(ره) در اصل مثبت و نقد آن 

مرحوم آخوند(رض) در کفایه بعد از اینه کلام شیخ(ره) را بیان مکند، استثناء دیری را بر اصل مثبت وارد کرده است. ایشان
ال ندارد. مثلاکه مسأله علت و معلول در کار است، یا مسأله متضایفین در کار است، اینجا اصل مثبت اش فرموده در جای
است. عقلا ویید با بقاء العلة معلول هم باقکنید. باست یا نه؟ بقاء العلة را استصحاب م دارید که علت باق اگر شما ش

دانیم که زید، پدر عمرو بود و حیات داشت، الان شندارد. در متضایفین م گویند مانعاگر علت باشد معلول هست، م
مکنیم أبوت باق است یا نه؟ بقاء أبوت را استصحاب مکنیم. این استصحاب، بنوت زید نسبت به عمرو را ثابت مکند. حالا
به این بیان بوییم قبلا یقین داشتیم که زید، پدر عمرو بوده، به ی علت ش مکنیم که آیا واقعا این أبوت هست یا نیست؟ بقاء

ابوت را استصحاب مکنیم، این اثبات مکند بنوت عمرو را نسبت به زید.

،وییم بقاء الملتوانیم بمرحوم آخوند(ره) اصل مثبت را در «علت و معلول» و «متضایفین» پذیرفته است. آیا ما اینجا م
علت برای لزوم است؟ یا از راه علیت و معلولیت و یا بوییم این دو ملازم با یدیر هستند، مادام که بیع هست، بیع علت

است برای این دو؛ هم مل و هم لزوم. اگر گفتیم بقاء المل، علت برای لزوم است، اینجا طبق مبنای مرحوم آخوند(ره) که
اصل مثبت در جای که بین مستصحب و نتیجهای که مخواهیم از استصحاب بیریم، رابطه علّ و معلول باشد، جریان پیدا

مکند. اما واقع امر این است که بقاء مل، علّت برای لزوم نیست.

ت جایز، فرض کنیم بایع خیار فسخ دارد. اگر مشتری بعد از ده بیست روز شییت جایز هست، در ململ که ی در جای
کرد که این بایع از خیار فسخش استفاده کرده یا نرده؛ بقاء مل را استصحاب مکند. اما باز لزوم معامله اثبات نمشود. ما



جایز است. حت لازم و مل از مل أعم ،ه ملعین لزوم نیست، بل علت لزوم است. بقاء مل ،وییم بقاء ملتوانیم بنم
در فرض که در ی معامله جایز، کس معامله خیاری کند، و مثلا برای خودش بیست سال خیار شرط قرار مدهد، معامله در
طول این بیست سال جایز است، مل باق است اما لزوم هم در کار نیست. پس بقاء المل؛ نه عین لزوم است، چون اعم از

خواهد، جواز هم یامر اعتباری است و دلیل جداگانه م لزوم و جواز است، و نه علت برای لزوم است. همانطور که لزوم ی
امر اعتباری است و دلیل جداگانه مخواهد. نفس مل، دلیلیت ندارد. پس در این بحث؛ نه تفصیل مرحوم شیخ(ره) و نه کلام

مرحوم آخوند(ره) جریان ندارد. و معلوم شد که این اشال، اشال واردی است و این اصل، اصل مثبت است.

فرمایش و نظر استاد در اصل مثبت 

نته دیر اینه ممن است در اصل مثبت بوییم آن آثار عقل که شارع هم بر آنها صحه گذاشته و مورد قبول شارع هم قرار
گرفته، اثبات اینها با اصل مثبت اشال ندارد. بعبارة أخری؛ کسان که مگویند اصل مثبت حجیت ندارد، دلیلشان چیست؟
دلیلشان این است که؛ استصحاب ی دلیل تعبدی است. شارع فقط در دائره تعبد قدرت مانور دادن دارد. اما اثر عقل، ملاک
عقل را مخواهد. با استصحاب که دلیل تعبدی است، نمشود اثر عقل را اثبات کرد. حال ما اینطور بوییم که آثار عقلیه دو
نوع است؛ ی آثار عقلیه محضه داریم، مثل باب علت و معلول، و ی آثار عقل داریم که شارع هم حم به صحت آنها کرده و

آنها را پذیرفته است. مثلا «لزوم»، ی اثر عقل است، «جواز»، ی اثر عقل است، اما شارع هم اینها را تلقّ به قبول کرده
است.

یعن ما هم لزوم عقل داریم و هم لزوم شرع داریم، هم جواز عقل داریم و هم جواز شرع داریم. یعن با هم متفق هستند نه
بیع شرع داریم. یا در بیع، ی عقد عقلای داریم و ی عقد شرع گویید یه مختلف باشند. دقت کنید؛ در خود عقد، ماین

ما در شریعت ی داریم. آیا در این گونه آثار، که شارع هم پذیرفته، استصحاب جریان ندارد؟ وقت بیع عقلای داریم و ی
چیزی بنام لزوم داریم، یعن شارع هم لزوم را قبول کرده و مگوید لزوم که از آثار عقلیه عقد است، من هم آن را مپذیرم. به

نظر ما این حرف بعید نیست. پس اگر ی اثر عقل باشد که شارع هم آن را تایید کرده، اینجا بوییم استصحاب این اثر را
است. که اگر ی است که شارع تایید کرده است. به نظر من این حرف، کلام خوب اثر عقل کند، «لزوم عقد» یاثبات م

اثر عقل باشد که اثر عقل محض نیست، بله شارع هم آن را تایید کرده است، این اثر عقل اثبات مشود. کسان که مگویند
اصل مثبت حجیت ندارد، دلیل آنها این مورد را شامل نمشود. آن دلیل مگوید علت این که اصل مثبت حجیت ندارد این
،تواند اثر کند، روایات در آثار عادی و عقلاست که دلیل حجیت استصحاب، روایات است. روایات فقط در دائره تعبد م

قدرت نفوذ ندارد. مگوییم باشد، اما اگر ی اثر عقل یا حت آثار عادی باشد که شارع آن اثر را پذیرفته، اینجا اثبات این اثر با
اصل مثبت مانع ندارد.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


