
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۳۰ بهمن ۱۴۰۳

مواسعه و مضایقه
جلسه 70 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسه گذشته، استدلال به آیه شریفه «واقم الصَةَ لذِكرِي» در جهت اثبات قول به مضایقه بیان شد، وجه استدلال این بود که

لام در «لذِكرِي» به قرینه روایات وارده در تفسیر آیه، لام توقیت است؛ بنابراین، مفاد آیه چنین خواهد بود: «أقم الصلاة عند
.هرگاه به یاد من افتادی، باید نماز را اقامه کن ذكري»، یعن

اما استاد معظم در پاسخ فرمودند که لام در این آیه، صرفنظر از روایات، لام توقیت نیست، بله لام غایت است؛ یعن غایت و
هدف از اقامه نماز، ذکر خداوند متعال است.

افزون بر این، مرحوم شیخ انصاری و صاحب جواهر و نیز اکثر فقهای امامیه تصریح کردهاند که این آیه، بدون در نظر گرفتن
روایات تفسیری، ظهوری در اثبات قول به مضایقه ندارد و چنین مطلب از آن استفاده نمشود.

کلام مرحوم صاحب جواهر در تفسیر آیه
صاحب جواهر تصریح دارد که آیه «واقم الصَةَ لذِكرِي» در ذات خود و با قطع نظر از اخبار تفسیری، ظهوری در مضایقه

ندارد، بله بر عدم آن ظهور دارد. ایشان تأکید مکند که این آیه خطاب به حضرت موس علیهالسلام دارد و مخاطب آن خاص
است، نه پیامبر اکرم (صلالهعلیهوآله) و نه عموم ملفین.

عدمه، إذ لا يخف ظاهرة ف نفسها مع قطع النظر عن تفسيرها بالأخبار فيما ذكره، بل ه عدم ظهورها ف أما الآية فلا ريب ف
كون الخطاب بالآية الشريفة لموس عل نبينا و عليه السلام، فإنه سبحانه قال[1]: «و هل اتٰاكَ حدِيث موس ‐ إل أن قال ‐ فَلَما

اتٰاها نُودِي يا موس انّ انَا ربكَ فَاخْلَع نَعلَيكَ انَّكَ بِالْۈادِ الْمقَدَّسِ طُوى، و انَا اخْتَرتُكَ فَاستَمع لما يوح، انَّن انَا اله لا الٰه الا انَا
عاتَّب ا وبِه نموي لا نا منْهدَّنَّكَ عصي فَلا ،عا تَسنَفْسٍ بِم لزىٰ كتُجا ليهخْفا ادكةٌ ايةَ آتاعنَّ السرِي، اذِكةَ للاالص مقا و ،دْنبفَاع

إل «دْنببقوله «فَاع (ه عليه و آلهال صل) آخرها، و احتمال إرادة الخطاب لنبينا إل «وسا مكَ يينملْكَ بِيا تم دىٰ، وفَتَر ۈاهه
قوله «و ما تلْكَ» عل أن يون جملة معترضة بينهما أو لل ملف ف غاية الضعف بل الفساد، عل أنه لا يناف ما ستسمع[2]

صاحب جواهر در تأیید این مطلب به سیاق آیات قبل و بعد اشاره کرده و بیان مکند که تمام اوامر و نواه در این سیاق،
متوجه حضرت موس علیهالسلام است؛ وی در ادامه م فرماید که اگر کس بوید، خطاب در «فَاعبدْن واقم الصَةَ لذِكرِي»
به صورت جمله معترضه متوجه پیامبر اسلام (صلالهعلیهوآله) باشد یا بهطور عام شامل همه ملفین گردد، در نهایت ضعف

و بله فاسد است.

وی در ادامه بحث، به تبیین ارتباط امر به اقامه صلاة با سایر اوامر اله در خطاب به حضرت موس (علیهالسلام) مپردازد و
بیان مکند که پس از بشارت به رسالت، خداوند متعال حضرت موس را به استماع وح امر فرمود. محتوای این وح شامل

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


توحید، که اصل همه اصول و فروع است، و عبادت اله، که نتیجه کمال ایمان و کاشف از تحقق و ثبوت آن مباشد، بوده
است.

بل الظاهر أنه تعال شأنه لما بشره بالرسالة أمره بالاستماع لما أوحاه له من التوحيد الذي هو أصل الأصول و الفروع، و العبادة
له تعال الت ه نتيجة كمال الإيمان الاشفة عن حصوله و ثبوته، ثم عطف الصلاة له عليها من عطف الخاص عل العام، لأنها
أفضل العبادات و عمود الطاعات، فالياء ف ذكري كياء فاعبدن أي أقم الصلاة ل، إذ إقامتها لذكره إقامة له تعال شأنه، أو أن
التسبيح و التعظيم و الأذكار و اشتغال القلب و اللسان ف الحقيقة باعتبار اشتمالها عل المراد أقمها لأجل ذكري، إذ الصلاة ف

اله بسببها ذكر من أذكاره بل عبر عن الصلاة بالذكر ف قوله تعال[3]«فَاسعوا ال ذِكرِ اله» و قوله تعال[4]«فَاذٰا امنْتُم فَاذْكروا
اله كما علَّمم» و قوله تعال[5]«اَلَّذِين يذْكرونَ اله قياماً و قُعوداً» و منه[6]«فَسبحانَ اله حين تُمسونَ و حين تُصبِحونَ» و

عن الباقر (عليه السلام)[7]«ذكر اله لأهل الصلاة أكبر من ذكرهم إياه أ لا ترى أنه تعال يقول[8]فَاذْكرون اذْكركم» و ربما حمل
عليه قوله تعال أيضا[9]«و لَذِكر اله اكبر» أو أن المراد أقمها لأجل أن تون ذاكرا ل غير ناس كما هو شأن المخلصين و

الأولياء الذين لا يفترون عن ذكر اله، و لا تلهيهم تجارة و لا بيع عنه، أو أن المراد لأجل ذكري خاصة لا تشوبه بذكر غيري، أو
لإخلاص ذكري و طلب وجه لا ترائ بها و لا تقصد بها غرضا آخرا أو لأن أذكرك بالمدح و الثناء و أجعل لك لسان صدق، أو

لأن ذكرتها ف التب، أو لذكري إياها و أمري بها فأقمها امتثالا لذلك، أو لوجوب ذكري عل كل أحد، و ه منه، أو لأوقات
ذكري، و ه مواقيت الصلاة، أو غير ذلك [10]

صاحب جواهر در تبیین مفاد آیه «واقم الصَةَ لذِكرِي» بیان مدارد که پس از آنه خداوند متعال حضرت موس (علیهالسلام)
را به رسالت بشارت داد، او را به استماع وح اله مأمور ساخت. در این مقام، خداوند فرمود؛ «أنَا ٱخْتَرتُكَ فَٱستَمع لما

،گردید، نخست اصل توحید، که اساس جمیع اصول و فروع است، و سپس عبادت اله وح و آنچه به حضرت موس «وحي
که نتیجه کمال ایمان و کاشف از تحقق و ثبوت آن مباشد، بوده است. در ادامه، امر به اقامه صلاة نیز در سیاق همین اوامر

اله آمده است، که از باب عطف خاص بر عام محسوب مشود، زیرا نماز افضل عبادات و عمود طاعات است.

احتمالات مرحوم صاحب جواهر در معنای «لذکری»
بر این اساس، صاحب جواهر درباره معنای «لذِكرِي» احتمالات مطرح مکند که به بیان آنها مپردازیم.

1.      نخست آنه یای متلم در «لذِكرِي» همانند یای «فَاعبدْن» است، لذا مفاد آیه این است که خداوند م فرماید؛ «أقم
الصلاة ل»، یعن نماز را برای من برپا کنید، همانطور که هر عبادت را برای من انجام مدهید، نماز را نیز تنها برای من بهجا

آورید.

2.     احتمال دوم آن است که مراد از «لذِكرِي»، اقامه صلاة به جهت ذکر خداوند باشد، زیرا نماز در حقیقت به دلیل اشتمال
بر تسبيح، تعظيم، اذکار و اشتغال قلب و لسان به یاد اله، خود ی نوع ذکر محسوب مشود، بعید نیست که مرحوم آقای
طباطبائ نیز، که «لام» را لام تعلیل گرفتهاند، مقصودشان همین باشد، زیرا ایشان مفرماید: «و اللام للتعلیل متعلق بأقم،

محصله: حقّق ذکرک ل بالصلاة»[11]. اما بهتر است بوییم: «أقم الصلاة، لأنها ذکری»؛ زیرا نماز، ذکر خداوند است. در این
صورت، معنای تعلیل «لام» کاملا روشن مشود. بنابراین، «حقّق ذکرک ل بالصلاة» همان «لأنها ذکری» است، اما عبارت

ایشان چندان روان و دقیق به نظر نمرسد.

لا اوعتعبیر شده است، از جمله: «فَاس کند که در آنها نماز بهعنوان ذکر الهاز قرآن کریم استشهاد م صاحب جواهر به آیات
ذِكرِ اله»، «فَاذَا امنتُم فَاذْكروا اله كما علَّمم» و «ٱلَّذِين يذْكرونَ اله قياما وقُعودا».  همچنین، صاحب جواهر به روایت از



:قُولي َالتَع نَّهى اتَر ا ،اهيا مرِهذِك نم ربكا ةَالص لهلا هال رکند که در آن آمده است؛ «ذِكامام باقر (علیهالسلام) نیز استناد م
.«مكرذْكا ونرفَاذْك"

3.     احتمال سوم این است که «أقم الصلاة لأجل أن تون ذاکراً ل»، یعن نماز را برپا دار تا به یاد من باش و مرا فراموش
نن. این نیز ی معنای تعلیل برای «لام» است: «لأجل أن تون ذاکراً ل غیر ناس»، چنانکه این شأن مخلصان و اولیای

اله است. همانطور که در آیه آمده است؛ «و تُلْهِیهِم تجارةٌ و بیع عن ذِکرِ اله»  که در اینجا «ذکر اله» به معنای عدم
فراموش خداوند است؛ یعن این افراد، حت در هنام تجارت و معامله نیز خدا را فراموش نمکنند.

4.     یا ممن است معنای آیه این باشد: «لأجل ذکری خاصةً، لا تشوبه بذکر غیری»؛ در نماز، جز یاد من به چیز دیری
مشغول نشوید و فقط مرا به خاطر داشته باشید.

5.     احتمال دیر آن است که مراد این باشد، «اقم الصلاه لإخلاص ذکری و طلب وجه»؛ یعن ذکر مرا با اخلاص انجام
دهید و تنها رضای مرا بجویید، در نماز ریا ننید و  هیچ هدف جز قرب به من نداشته باشید.

6.     احتمال دیر؛ «أو لأن أذکرک بالمدح و الثناء و أجعل ل لسان صدق» است؛ یعن اقامهی نماز به این جهت که خداوند،
نمازگزار را با مدح و ثنا یاد مکند و برای او «لسانَ صدْقٍ» قرار مدهد. در این صورت، لام، لام غایت خواهد بود، و غایت

نماز و اقامهی آن این است که «أنا أذکرک»، یعن من تو را با مدح و ثنا یاد کنم.

7.     «أو لأن ذکرتها ف التب»؛ احتمال دیری این است که اقامهی نماز به دلیل آنه خداوند آن را در کتب پیشین ذکر کرده
و بدان امر نموده است، پس باید آن را به عنوان امتثال این امر اله بهجا آورد، در نتیجه آیه اینونه تفسیر م شود؛ «ذکرت

الصلاة ف التب السابقة من التب السماویة».

8.     «أو لذکری إیاها و أمری بها»؛ یعن ممن است منظور این باشد که من نماز را یاد کرده و به آن امر کردهام. در اینجا،
مسئله قصد امر مطرح مشود؛ بنابراین، «أقم الصلاة لذکری» یعن «لأمری»، چون من به نماز امر کردهام، پس آن را بهجا آور

در امتثال این امر.

9.     «أو لوجوب ذکری عل کل أحدٍ و ه – یعن الصلاة – أحد تل الأذکار»؛ یا اینه منظور این باشد که ذکر من بر همه
واجب است و نماز ی از آن اذکار واجب است.

10. «أو لأوقات ذکری و ه مواقیت الصلاة»؛ یا اینه منظور اوقات نماز باشد، یعن «لذکری» به اوقات ذکر من اشاره دارد
که همان اوقات نماز هستند.

رد  احتمال مد نظر قائلین به مضایقه در مورد آیه
ظاهرا صاحب جواهر مخواهند بفرمایند؛ که تمام این احتمالات در ی سطح قرار دارند و هیچکدام ناظر به بحث توقیت

نیست. بنابراین، دو معنا را نمتوان از آیه پذیرفت.

لا أن المراد أقم الصلاة لذكري لك إياها عند نسيانك لها أي تذكيري و أضافه اليه مع أن المناسب التعبير بذكرها لما قيل من أنه
ورد ف الأخبار أن الذكر و النسيان من الأشياء الت لا صنع للعباد فيها، أو أن المراد لذكر صلات عل جهة الإضمار أو التجوز
بإرادتها من ضمير التلم، إذ هو كما ترى مع ركاكته و ظهور الآية بخلافه مناف لمرتبة موس أو نبينا (عليهما الصلاة و السلام)



من نسيان الصلاة، عل أن الآية كالصريحة ف إرادة الأمر بإقامة أصل الصلاة و بيان زيادة الاهتمام بها لا خصوص الفائتة
منها.[12]

تفسیر اول که ایشان نم پذیرند این است که مفرمایند؛ مراد از «اقم الصَةَ لذِكرِي» آن نیست که اقامهی نماز برای یادآوری
آن در هنام نسیان باشد، در این صورت، «لذکری» به معنای «عند ذکری ل إیاها» خواهد شد، صاحب جواهر این تفسیر را
مردود مداند و تصریح مکند که نمتوان آیه را اینگونه معنا کرد،زیرا  اگر مقصود چنین بود، باید به جای «لذکری»، تعبیر

«لذکرها» به کار مرفت.

افزون بر این، وی به این نته اشاره مکند که مطابق برخ از اخبار، ذکر و نسیان از اموری هستند که تحت اختیار بندگان
نیستند، لذا چنین تفسیری با این قاعده ناسازگار خواهد بود. این مطلب در برخ از روایات مانند «ما غلب اله» آمده و شاید

مراد ایشان از دیر روایات، نیز همین روایات باشد.

 همچنین احتمال مردود دیر در نظر ایشان این است که مراد از ذکر در آیه، ذکر صلاة باشد و به جهت اضمار یا تجوز در
ضمیرِ متلّم، به این صورت بیان شده است، طبق این احتمال معنا اینونه م شود؛ «هر وقت یاد نماز من افتادی، آن را اقامه

کن».

وی در علت رد این احتمال م فرماید؛ این نیز علاوه بر رکاکت، با ظهور آیه مخالف بوده و با شأن و مرتبت حضرت موس یا
پیامبر اکرم (علیهماالسلام) در تضاد است، چراکه نسبت نسیان نماز به این بزرگان، امری ناپذیرفتن است.

جمع بندی
در نهایت، صاحب جواهر تصریح مکند که آیه در حم تصریح به امر به اقامهی اصل صلاة و بیان تأکید بر آن است، نه

خصوص نماز فائته، و از این رو، استدلال به آیه برای اثبات مضایقه در قضا، ناتمام خواهد بود.

در همین راستا، مرحوم آیتاله حیم نیز تعبیر مشابه دارند که اصل آن در کلام صاحب جواهر دیده مشود و به همین
مطلب تاکید دارد که این آیه شریفه برای بیان اصل وجوب اقامه نماز بوده و ارتباط با تعیین وقت ندارد. بنابراین، حت اگر
گفته شد که اطلاق «أقم الصلاة»، شامل نماز حاضره و فائته مشود، اما دلالت بر تعیین وقت قضا ندارد و صرفا در جهت

بیان اصل اهمیت نماز است، لذا برای اثبات قول به مضایقه کارای ندارد.

نات حضرت استاد در پایان درس
رگزار باشیم. حوادثر فراوان دارد؛ واقعاً باید شداشتیم. این مسئله جای ش ر کنیم که امسال ۸۵ روز برنامه درسخدا را ش
که این روزها در کشورهای مختلف رخ مدهد، باید ما را بیش از پیش متوجه این حقیقت کند که قدر این نظام، کشور، حوزهها
و درسها را بدانیم. ما نمدانیم سال آینده یا حت ده روز بعد، امان برگزاری چنین درسهای وجود دارد یا خیر. کرونا آمد و

دیدید که چه بلای بر سر همان آورد. پس باید خدا را شاکر باشیم و از این فرصتها برای تقویت علم و تهذیب نفس خود
بیشترین بهره را ببریم.

بر همین اساس، در تعطیلات نباید ببرنامه بود. اگر میان انسان و مباحث علم فاصله بیفتد، علم که ذاتاً فرار است، از ذهن
مرود. باید انس با علم را افزایش داد تا این دانش در وجود انسان نهادینه شود.

مشلات معیشت مردم
نتهی دوم این است که بسیاری از افراد این روزها از وضعیت معیشت بسیار دشوار گلایه دارند. در عین حال، مقام معظم



رهبری نیز تأکید کردند که مردم این مشلات و بتدبیریها را از اصل انقلاب جدا مدانند. این مسئله را در ۲۲ بهمن مشاهده
کردید که مردم چه کردند. هر سال که موفق به حضور در راهپیمای بودم، امسال مشهود بود که جمعیت بسیار شلوغتر از

سالهای قبل بود. مردم نسبت به اصل نظام و انقلاب هیچگونه تزلزل ندارند، اما وضعیت معیشت آنها واقعاً نامطلوب است؛
بهطوریکه هر روز قیمتها تغییر مکند.

دیشب برنامهای از صدا و سیما پخش مشد که در آن وضعیت روسیه را بررس مکردند. با اینه تمام اروپا این کشور را
تحریم کرده است، اما آنها با مدیریت صحیح توانستند اقتصاد خود را سامان دهند. در ابتدا دچار تلاطم اقتصادی شدند، اما

در زمان کوتاه مشل را حل کردند. این نشان مدهد که در کشور ما نیز متوان این بحران را مدیریت کرد. اما سؤال
اینجاست که چرا مسئولان نمنشینند و این مشل را حل نمکنند؟ اگر ناتوان هستند، اعلام کنند تا افراد توانمند جای آنها را

بیرند.

در کشور ما جلسات زیادی برگزار مشود؛ مسئولان دولت با اقشار مختلف از جمله بازرگانان، دانشاهیان و اساتید جلسه
دارند، اما گره کار کجاست؟ چرا باوجود این جلسات، مشل معیشت مردم همچنان پابرجاست؟ در آستانهی عید نوروز، قیمت

مواد غذای بهطرز سرسامآوری افزایش یافته است. واقعاً مردم به ستوه آمدهاند و نمتوانند حت امانات حداقل زندگ را
تأمین کنند. ما بار دیر این مشلات را به مسئولان تذکر مدهیم و هشدار مدهیم که شرایط اقتصادی و معیشت کشور بسیار
نرانکننده است. باید تدبیری اندیشید تا قیمتها حداقل به وضعیت دو ماه پیش بازگردد. تغییرات قیمت در ی دو ماه اخیر،

فشار سنین بر مردم وارد کرده است.

استفاده از ماه رمضان
لات برطرف شود.یامیدواریم که به برکت دعای امام زمان (عج)، فیوضات ماه شعبان و خودسازی در ماه رمضان، این مش

و أنا أجزی به» را قبلا از مسائل مهم درباره ماه رمضان این است که باید از آن نهایت استفاده را ببریم. حدیث «الصوم ل
بهطور مفصل بررس کردهام و چندین احتمال درباره معنای آن مطرح شده است. ی از احتمالات که ما خود مطرح کردهایم

این است که معنای حدیث چنین باشد؛ «روزه برای من است، و اگر بندهی من بخواهد به من جزا و پاداش بدهد، روزه بیرد.»

برخ دیر از تفاسیر، تأویلات عرفان دارند که چندان مطابق با عرف عامه نیست. اگر حدیث را به صورت معلوم (أنا اجزی
به) بخوانیم، این سؤال پیش مآید که چرا خداوند فقط روزه را جزا مدهد، در حالکه همه عبادات را جزا مدهد؟ بنابراین،

باید حدیث را بهصورت مجهول خواند (أنا اجزی به).

اما تفسیری که برخ عرفا مطرح کردهاند که «من خود جزای روزه هستم» صحیح نیست؛ بله معنای صحیح این است که «من
در مقابل روزه جزا داده مشوم». باید این معنا را به مردم بیان کرد که خداوند، در مقابل اینهمه نعمت که به ما داده است،
روزنهای برای جبران باز گذاشته است و فرموده:«اگر مخواهید به من هدیهای بدهید، روزه هدیهای است که متوانید به من

تقدیم کنید.»این برداشت، از مفاد این حدیث قابل استنباط است.

انشاءاله خداوند توفیق دهد که در ماه رمضان موفق به روزهداری شویم. در آغاز این ماه مبارک نیز نات را مطرح خواهم
کرد. از همه آقایان التماس دعا دارم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
.١٨ [1]  سورة طه ‐ الآية ٨ إل



[2] ‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، «جواهر اللام (ط. القدیمة)»، ج 13، ص 88.
[3]  سورة الجمعة ‐ الآية ٩.

[4]  سورة البقرة ‐ الآية ٢٤٠.
[5]  سورة آل عمران ‐ الآية ١٨١.

[6]  سورة الروم ‐ الآية ١٦.
[7]  تفسير الصاف ‐ سورة البقرة ‐ الآية ١٤٧.

[8]  سورة البقرة ‐ الآية ١٤٧.
[9]  سورة العنبوت ‐ الآية ٤٤.

[10] ‏صاحب جواهر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، ج 13، ص 89.
[11] و قوله: «و اقم الصلاةَ لذِكرِي» خص الصلاة بالذكر‐ و هو من باب ذكر الخاص بعد العام اعتناء بشأنه‐ لأن الصلاة
أفضل عمل يمثل به الخضوع العبودي و يتحقق بها ذكر اله سبحانه تحقق الروح بقالبه. عل هذا المعن فقوله: «لذِكرِي» من

إضافة المصدر إل مفعوله و اللام للتعليل و هو متعلق بأقم محصله أن: حقق ذكرك ل بالصلاة، كما يقال: كل لتشبع و اشرب
لتروي و هذا هو المعن السابق إل الذهن من مثل هذا السياق.(‏طباطبای، محمد حسین، «المیزان ف تفسیر القرآن»، ج 14، ص

(.140
[12] ‏صاحب جواهر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، ج 13، ص 90.

منابع
‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، بیروت، دار إحياء التراث العرب، بتا.

‏طباطبای، محمد حسین، المیزان ف تفسیر القرآن، بیروت، مؤسسة الأعلم للمطبوعات، 1352.


