
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۲۹ بهمن ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 69 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
کسان مثل محقق خوئ 7 تلاش مکنند که قید را به عالم ملاک و غرض از تشریع برگردانند و مگویند باید بحث را به عالم
ثبوت ببریم. اگر گفتیم که محال است غرض مولا مقید به این قیود شود، در این صورت اطلاق ضروری خواهد شد. اشال

توان به اطلاق در مقام جعل تمسخواهیم ببینیم آیا ممطلب این است که ما کاری به غرض مولا نداریم. ما هستیم و لفظ و م
کرد یا خیر. اگر تقیید ممن بود، در این صورت تمس به اطلاق جایز خواهد بود و این به حسب ظاهر کشف از واقع مکند،

چرا که اثبات تابع ثبوت است. محقق خوئ 7 بعد از اینه میان مقام اثبات و ثبوت فرق مگذارد ادعای دوم را مطرح کرده و
مفرماید سلّمنا که نسبت میان اطلاق و تقیید از باب مله و عدم باشد و لن این قاعده را قبول نداریم که «إذا استحال التقیید
استحال الإطلاق»، بله معتقدیم اگر تقیید محال شد، اطلاق ضروری است. ایشان برای انار قاعدهای که محقق نائین فرموده
است ابتدا ی جواب نقض و سپس ی جواب حلّ بیان مکند. ایشان ابتدا سه مثال نقض مآورد و بعد در جواب حلّ به

ه را داشته باشد، مراد قابلیت شخصشود که قابلیت مله در مواردی جاری مشود عدم ملفرماید اگر گفته ماستاد خود م
نیست، بله این قابلیت یا به حسب نوع، یا جنس و یا صنف است. لن به نظر ما قاعدهی محقق نائین 7 ربط به غرض مولا

ندارد و مربوط به عالم لفظ و دلالت است. اشتباه محقق خوئ 7 این است که بحث را به عالم ثبوت برده است.

به اطلاق لفظ در تمس نظریهی مرحوم روحان
صاحب «منتق الأصول» در این باب تحقیق دارند که مناسب است در اینجا مطرح شود. ایشان ابتدا مفرماید بحثهای که
بزرگان در این مسئله کردهاند – از قبیل نسبت بین اطلاق و تقیید و تفصیل بین مقام اثبات و ثبوت – وجه و فائدهای در ما

نحن فیه ندارد، بله تحقیق بحث در عنوان و جهت دیری است. ما نباید به دنبال این باشیم که آیا نسبت میان اطلاق و تقیید از
7 از تحقیق مرحوم روحان ه محال شد آیا عدمش نیز محال خواهد بود یا خیر. اجماله و عدم است یا نه، و اگر ملقسم مل

این است که در بعض موارد اطلاق ممتنع است و در بعض موارد دیر اهمال تعین دارد و در بعض موارد نیز اطلاق
ضرورت دارد. ایشان مخواهند از این بحث نتیجه بیرند که اگر در جای تقیید ممتنع باشد و اطلاق ممن، در این صورت با

این دو خصوصیت، اطلاق تعین و ضرورت پیدا مکند. البته در جای که اطلاق ضرورت پیدا مکند دیر موضوع برای
در جای دو بحث است و موطن ش بحث از اطلاق و تقیید و مسئلهی ش در تعبدیت و توصلیت نیست. اصلا مسئلهی ش

است که ربط به ضرورت اطلاق ندارد. ایشان مفرماید:

و الّذي يبدو لنا عند التحقيق: انه لا وقع ف المقام لهذه اللمات أجمع، فانها بعيدة عن واقع المطلب. بيان ذلك: ان امتناع التقييد
و ورود الحم عل الحصة المقيدة تارة: يون من جهة عدم قابلية الذات الخاصة و الحصة المعينة لورود الحم عليها، بان كان
الحم لا يتلاءم مع نفس الذات الخاصة، فالامتناع من جهة التناف و عدم التلاؤم بين الحم و نفس الذات. و أخرى لا يون من

هذه الجهة، بان يون ورود الحم عل نفس الذات لا محذور فيه، و انما المحذور ف تخصيص الحم و قصر الحم عليها،
فالمحذور ف نفس التقييد لا ف ورود الحم عل ذات المقيد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


فان كان امتناع التقييد من الجهة الأول ‐ أعن لأجل عدم قابلية نفس الذات المقيدة للحم ‐ لزم امتناع الإطلاق ف موضوع
الحم أيضا، و ذلك لأن الإطلاق معناه إسراء الحم إل جميع الافراد و منها الفرد المقيد، و قد فرض عدم قابليته لورود الحم

عليه، فيمتنع الإطلاق، بل يختص الحم بغير المقيد عل تقدير قابليته له.

و ان كان امتناع ثبوت الحم للحصة المقيدة من جهة نفس تخصيص الحم بها و قصره عليها لا من جهة منافاتها له بذاتها،
فالاحتمالات ثبوتا ثلاثة:

اما ان يثبت الحم لغير المقيد بخصوصه. أو يثبت الحم للمطلق، أو يون مهملا. فيدور الأمر ثبوتا بين هذه الاحتمالات الثلاثة.
فإذا فرض امتناع اختصاص الحم بغير المقيد و ثبوت المحذور فيه دار الأمر حينئذ بين الإطلاق و الإهمال. و حينئذ فان كان

المحذور ف التقييد من جهة امتناع لحاظ القيد امتنع الإطلاق أيضا لتوقفه عل لحاظ القيود و فرض عدم دخلها ف الحم، فإذا
فرض امتناع لحاظ القيد أصلا امتنع الإطلاق لامتناع موضوعه فيتعين الاحتمال الثالث، أعن الإهمال ف موضوع الحم، لعدم

تمن المول من تعيينه مقيدا أو مطلقا.

مقام الثبوت و التردد ف ن لحاظ القيد و كان محذور التقييد جهة أخرى غير اللحاظ، تعين الإطلاق لامتناع الإهمال فاما إذا أم
ثبوت الحم ف ما لا يتعين فيه الإهمال بحسب ذاته لعدم إمان الإطلاق. فانه إذا فرض امتناع التقييد بالوجود و العدم و امتناع

الإهمال فيما يقبل عدم الإهمال لأن الحاكم لا يمن ان يتردد ف حمه تعين الإطلاق قهرا.

و بالجملة: مع امتناع التقييد و إمان الإطلاق يتعين الإطلاق و يمتنع الإهمال.[1]

تفصیل ادعای مرحوم روحان 7 اینه هر حم که نسبت به حصهی خاص از متعلق در نظر گرفته مشود، مثل صلاة با
قصد قربت، دو صورت دارد: ی فرض این است که بین این حم و این متعلق مقید به قید خاص تناف است، یعن اصلا این

حم قابلیت ندارد که بر این حصه از متعلق وارد شود. تناف میان حصهی متعلق و حم است. البته ایشان برای این فرض
مثال نزده است و ممن است به عنوان مثال برای این فرض بوییم در جای که متعلق و فعل عبارت از اهانت مقید به استهزاء
باشد، چنین متعلق با وجوب سازگاری ندارد. در اینجا ذات این حصه با این حم سازگار نیست. حال اگر نسبت میان متعلق

و حم از این سنخ باشد و تناف ذات میان آن دو برقرار باشد، در اینجا اطلاق محال است؛ زیرا اطلاق یعن سریان حم به
همهی افراد متعلق که ی از مصادیق آن همان حصهی خاص از متعلق یعن متعلق مقید به این قید است. اگر میان حم و آن
حصهی از متعلق تناف ذات باشد، در این صورت نمتوان اطلاق را برای آن حم اثبات کرد؛ چون ی فرد از آن متعلق همین

حصه است. پس اطلاق در این فرض ممتنع است، ولو در فقه برای آن مثال واقع وجود نداشته باشد.

اما فرض دوم در جای است که ذات مقید تناف با حم ندارد، بله اختصاص متعلق به این قید ممتنع است. پس در این فرض
تناف در ذات نیست بله در اختصاص است. اگر حم بخواهد مختص به این متعلق با این قید باشد ممتنع است، اما سایر

موارد آن مانع ندارد. اختصاص و انحصار حم به مقید ممتنع است، مثل ما نحن فیه که بین صلاة با قصد امر و وجوب هیچ
تناف ذات وجود ندارد، اما اگر وجوب منحصر در صلاة مقید به این قید شود، مستحیل است. در این فرض دوم ثبوتاً سه

احتمال وجود دارد. مرحوم روحان 7 در بیان این احتمالات مفرماید:

إذا عرفت هذا، فيقع اللام ف تطبيقه عل ما نحن فيه، فنقول: بناء عل امتناع كون المتعلق هو الفعل بقصد القربة، فالامتناع انما
هو من جهة تقييد الحم لا من جهة منافاة نفس الذات المقيدة للحم، إذ لا منافاة بين الأمر و نفس الصلاة المقيدة بقصد القربة،
بل المحذور ف أخذ القيد و تقييد المتعلق به، و حينئذ يدور الأمر ثبوتا بين ان يون متعلق الأمر هو الفعل مقيدا بعدم قصد القربة

أو ذات الفعل مطلقا سواء جء به بقصد القربة أو بدونها، أو يون مهملا.



و من الظاهر ان تقييد المتعلق بعدم قصد القربة، بمعن الأمر بالفعل بشرط ان يؤت به بداع آخر لا يرتبط بالأمر أصلا، ممتنع، لأن
الأمر انما هو لجعل الداع و إيجاد التحريك، فيمتنع ان يتعلق بشء بقيد ان يون الداع إليه غير الأمر، فان ذلك مساوق لعدم

الأمر كما يظهر بقليل من التأمل.

و عليه، فيدور الأمر بين الإطلاق و الإهمال، فلو بن عل ان محذور أخذ قصد القربة هو لزوم الخلف أو الدور للحاظ ما هو
لحاظ القيود و نف الأمر تعين الإهمال، لامتناع لحاظ هذا القيد أصلا، فيمتنع الإطلاق لتوقفه عل المتأخر عن الأمر متقدما عل

دخلها ف موضوع الحم كما عرفت. و لن حيث عرفت دفع هذا المحذور و ان المحذور يتمحض فيما هو خارج عن دائرة
اللحاظ و هو داعوية الشء لداعوية نفسه، فلا يمتنع لحاظ قصد القربة. و عليه فيتعين الإطلاق لامتناع الإهمال ‐ كما عرفت ‐،

[2].م واقعا هو ذات العمل من دون دخل للقيد فيها، و لا محذور فيه كما لا يخفون متعلق الحفي

ی احتمال این است که حم مقید به عدم این قید بشود، مثلا گفته شود که وجوب مقید است به صلاة با عدم قصد قربت.
بطلان این احتمال روشن است؛ زیرا مسلّماً امر داعویت دارد و اگر مولا بخواهد فعل را مقید کند به عدم داعویت امر محال

است. البته داعویت امر بنا بر مبنای مشهور است و از جهت داعویت امر فرق میان توصلیات و تعبدیات نیست. همان طور که
امر تعبدی داعویت دارد امر توصل نیز محرک نحو الفعل است. البته محقق بروجردی 7، مرحوم امام 7 و مرحوم والد معظم 7

این مبنای مشهور، یعن داعویت امر را قبول ندارند. پس احتمال اول باطل است و دو احتمال دیر باق است، یعن اطلاق و
اهمال.

اگر استحاله و امتناع اخذ آن قید در متعلق به جهت عالَم لحاظ باشد، یعن مولا وقت مخواهد امر کند نمتوان متعلق را به
لحاظ ی قصد قربت مقید کند، که این همان محذور دور یا خلف و مانند آن بود، در این صورت اطلاق ممتنع است؛ زیرا وقت

از مصادیق محال شد، اطلاق هم محال خواهد بود. اطلاق یعن هیچ قیدی در متعلق لحاظ نشده است و در حال که ی قید
محال است، اطلاق هم محال خواهد بود. در این صورت اهمال متعین است. اما اگر استحاله و امتناع اخذ آن قید در متعلق به

خاطر محذور دیری مثل داعویة الشء لداعویة نفسه باشد، یعن محذور ربط به لحاظ مولا در مقام جعل ندارد، بله لحاظ قید
ممن است ولن تال فاسد دارد، در این صورت اطلاق تعین پیدا مکند؛ چرا که لحاظ قید ممن است و لذا اطلاق هم ممن
خواهد بود و زمان که اطلاق ممن باشد و تقیید به خاطر محذور دیری ممتنع گردد در این صورت اطلاق تعین پیدا مکند و

ضروری خواهد بود؛ زیرا قبلا گفتیم که ثبوتاً از سه حال خارج نیست.

بنابراین از نظر مرحوم روحان 7، بزرگان مثل محقق نائین 7 و محقق خوئ 7 مسیر را اشتباه رفتهاند و نباید از طریق نسبت
میان اطلاق و تقیید مسئله را حل کنند و بویند اگر نسبت میان آنها مله و عدم یا تضاد باشد، نتیجه چه خواهد شد. آنچه که
باید محطّ نظر قرار گیرد این است که باید ببینیم امتناع تقیید به خاطر تناف ذات است یا خیر. در صورت تناف ذات، اطلاق

ممتنع است و در صورت که تناف ذات نباشد، یا امتناع التقیید به خاطر برهان دور و خلف است که در این صورت اهمال تعین
ء لداعویة نفسه است، در این صورت اطلاق ضروری خواهد بود. مرحوم روحانبه خاطر برهان داعویة الش دارد و اگر تناف

7 بعد از این مطلب، سوال را مطرح کرده و به آن پاسخ مدهند. ایشان مفرماید:

و الّذي يتلخص إن امتناع أخذ قصد القربة ف موضوع الأمر و متعلقه يستلزم ضرورية الإطلاق، فلا شك ف متعلق الأمر لفرض
تعين الإطلاق، و إذا كان الأمر كذلك فما هو معن الشك ف التعبدية و التوصلية؟ لتعين متعلق الأمر و معرفته بمعرفة امتناع قصد

القربة.

و الإجابة عن هذا السؤال واضحة، فان مرجع الشك ف التعبدية و التوصلية إل الشك ف دخل قصد القربة ف حصول غرض
المول من الأمر و ان لم يؤخذ ف متعلقه، إذ قد عرفت إمان ان لا يون متعلق الأمر وافيا بتمام الغرض.



و عليه، فمتعلق الأمر و ان كان معلوما، إلا أن وفائه ف الغرض بنفسه بدون قصد القربة غير معلوم و هو موضع الشك.

و أنت خبير بعد هذا بان الشك و موضوعه أجنب بالمرة عما هو متعلق الحم و موضوعه، كيف؟ و المفروض العلم بمتعلق الأمر،
و معه لا يبق مجال لللام ف صحة التمسك بإطلاق اللام ف نف قصد اعتبار القربة، و ان متعلق الأمر هو ذات العمل، لأن ما

يثبت بالإطلاق و ما يتفله اللام بعيد عما هو موضوع الشك و لا يرتبط به، فإن ما يتفله الإطلاق هو ثبوت الحم لمتعلقه لا أكثر،
و قد عرفت ان مورد الشك غير هذا المعن، بل هذا المعن مقطوع به و معلوم بلا حاجة إل بيان إثباته بالإطلاق أو عدم إمان

إثباته.

و الخلاصة: ان مورد الشك بعيد عن مفاد الإطلاق و عالم اللام. و من هنا نجزم بعدم صحة التمسك بإطلاق اللام، بل لا معن له
بعد الجزم بمفاده بالتقريب الّذي عرفته، فما سله الأعلام (قدس اله سرهم) ف بيان عدم صحة التمسك بالإطلاق من ان التقابل

بين الإطلاق و التقييد تقابل العدم و الملة لا فائدة فيه و لا وجه له.[3]

ممن است کس بوید اگر در جای اطلاق برای متعلق ضروری شد، دیر معنای ش در آن مورد چیست؟ اگر گفته شود که
در تعبدیت و توصلیت مطرح شود؟ مرحوم روحان ر چه معنا دارد که مسئلهی شن دارد، دیاطلاق در متعلق ضرورت و تعی
7 مفرماید جواب این مطلب واضح است. ش در تعبدیت و توصلیت مربوط به غرض مولاست، یعن در جای که مولا امر را

بر متعلق وارد کرده است دیر نمتوان به اصالة الاطلاق برای اثبات توصلیت تمس کرد؛ چون اطلاق در اینجا ضرورت
کنیم که آیا قصد قربت در حصول غرض مولا دخیل است یا خیر، اگرچه اطلاق متعلق ضروری است، ول دارد. اگر ش
غرض مولا را به ما نشان نمدهد. ش مربوط به غرض مولاست و لذا موضوع ش غیر از جای است که علم به اطلاق

متعلق امر داریم. اصالة الاطلاق علم به غرض را به دست ما نمدهد و لذا مجال برای تمس به آن اطلاق نیست.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏محمد الروحان، منتق الأصول (قم: دفتر آيت اله سيد محمد حسين روحان، 1413)، ج 1، 456-455.

[2] همان، 457-456.

[3] همان، 458-457.

منابع
.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول. 7 ج. قم: دفتر آيت ال محمد‏. منتق ،‏الروحان ‐


