
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » فقه سیاس » آیات حومت در قرآن (ادله منرین حومت) (4) »

در تاریخ ۲۴ بهمن ۱۴۰۳

آیات و روایات حومت در اسلام
جلسه 15 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

مقدمه
ترتیب بحث [فقه سیاس] این بود که ابتدا آیات حومت در قرآن را بررس کردیم. در مرحله دوم روایات که به حسب ظاهر از

تشیل حومت در زمان غیبت کبری نه مکردند را بررس کردیم. بعد از این دو مرحله قرار بر این شد؛ شبهات را که پیرامون
حومت دین در زمان معاصر مطرح شده را بررس کنیم؛ دستهای از شبهات منسوب به مرحوم آخوند خراسان را تا حدی

بیان کردیم. بیان شد که هر چه پیش مرویم، روشن مشود که این عبارات از سوی مرحوم آخوند مطرح نشده است. در عین
حال از جوابهای هم که از این چند شبههی اولیه دادیم، جواب بقیه شبهات نیز روشن خواهد شد.

تبیین دیدگاه مهدی حائری
علاوه بر شبهات منسوب به آخوند، شبهات در کتاب «حمت و حومت» نوشته مرحوم حاج شیخ مهدی حائری یزدی فرزند

مؤسس حوزه علمیه قم مرحوم آیت اله العظم شیخ عبدالریم حائری یزدی رحمۀ اله علیه است. در این کتاب شبهات دقیق و
مهم راجع به مسأله حومت دین مطرح شده که لازم است مقداری از این‎ شبهات مطرح و بررس شود. البته شبهات که در

کتاب حمت و حومت آمده را دو نفر از اعاظم حوزه ‐استاد بزرگوار ما آیت اله العظم سید کاظم حائری دام ظله و
همچنین استاد دیر ما آیت اله العظم جوادی آمل دام ظله ‐، جواب دادهاند. آقای سید کاظم حائری حفظه اله در کتاب
المرجعیة و القیادة در صفحات آخر کتاب شبهات مهدی حائری را مطرح کرده و تماماً جواب داده است.[1] حرف ایشان را

مآورد و مگوید مجموعاً در این کتاب نُه دلیل بر مدعایش آورده، همه ادله را ذکر مکند و مورد مناقشه قرار مدهد. حضرت
آیت اله جوادی هم همینطور، این مطالب را نقد کردهاند. البته نقد آیت اله جوادی آمل چون در زمان حیات مؤلف بود، مؤلف
نقد ایشان را نقد کرده و ظاهراً نامههای بینشان رد و بدل شده که در کتاب ولایت فقیه ولایت فقاهت و عدالت ‐از تألیفات آیت

اله جوادی آمل‐، آمده است.

تفی مقام نبوت و امامت از سیاست
مدعای اصل صاحب کتاب حمت و حومت این است که مگوید حت نب یا رسول و امامعلیهما السلام حقّ به عنوان

حومت ندارند، چه برسد به فقیه. وی معتقد است که جمع بین نبوت و حومت، جمع بین امامت و حومت محال است و انبیا
و ائمه علیهم السلام اصلا چنین حق ندارند. ادعای مهدی حائری در نقطه مقابل آن فرمایش امام رضوان اله تعال علیه است
که مفرماید همین حق حومت که امام معصوم علیه السلام و پیامبر اکرم صل اله علیه و آله دارد، در زمان غیبت بعینه به
فقیه جامع الشرایط داده شده است. یعن خود امام و بسیاری از فقها و بزرگان، منصب حومت را از حقوق مسلمه پیامبر و
ائمه معصومین علیهم السلام مدانند لن اینه آیا بعداً به فقیه داده شده یا نه، محل بحث است. مدعای اصل صاحب کتاب

حمت و حومت این است که چنین حق برای پیامبر و برای امام معصوم نبوده و اگر در بعض از ازمنه مثل زمان که پیامبر
در مدینه حومت تشیل داد، از این باب بود که مردم، پیامبر را فرد اصلح در میان افراد برای تدبیر امور تشخیص دادند و از

این جهت ایشان را حاکم جامعه قرار دادند، نه اینه منصب حومت ی منصب شرع باشد و از طریق وح برای پیامبر
جعل شده باشد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2281
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2243
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مهدی حائری معتقد است که حومت منصب است که از نظام اجتماع بشر و در نتیجه ی مأموریت است که از ناحیه مردم
برای شخص یا اشخاص قرار داده مشود، به وجود مآید؛ حومت برآمده از وکالت است که مردم به افراد مدهند. وکالت

ی قرارداد است و در فقه هم آمده است که عقد وکالت از ناحیه موکل جایز است و هیچ لزوم برای موکل ندارد. بنابراین
موکل هر وقت بخواهد وکیل خودش را عزل کند، متواند عزل کند.[2]

مگوید: حومت بر اساس مالیت مشاع مردم است. مردم بر آن سرزمین که زندگ مکنند ی مالیت بالاشاعه دارند،
مال سرزمینشان هستند. مثلا مگوئیم ما ایرانها مال ایران هستیم، منته ی مالیت بالاشاعه است نه مالیت مشخص
توانند کسیت بالاشاعه میت بالاشاعه دارد. ساکنان آن سرزمین بر اساس این مالمال نسبت به ایران ی و معین. هر ایران

را برای اداره امور ‐که از آن تعبیر به حومت مشود‐، وکیل کنند.

راجع به شأن انبیا مگوید رسولان فقط به خاطر تعلیم و آموزش عدالت فرستاده شدهاند. بر اساس بعض از آیات قرآن[3] هم
چنین مطالب را ادعا دارد که مردم از آیات و بینات و رهنمودهای انبیا معیارهای عدالت را بفهمند و به عدل و داد قیام کنند.

قیام به عدل و اجرای عدالت همان برقراری حومت است؛ یعن انبیا مآیند معیارها، موازین و شاخصهای عدالت را به مردم
یاد مدهند که چه چیز حق است و چه چیز حق نیست، چه چیز عدل است و چه چیز عدل نیست، مردم خودشان با آگاه از

ه ییل بدهند. او معتقد است در شأن و در مقام رفیع انبیا و مرسلین نیست الا اینومت تشاین معیارها برای تدبیر باید ح
سری احام کل یا راهنمایهای اخلاق پیرامون خانه و خانواده، رابطه پدری و فرزندی، رابطه زوجیت و همچنین در مسائل

جزئ اقتصاد و تدبیر منزل مداخله نمایند. به اعتقاد او تمام این امور که درباره تدبیر منزل (حومت همان تدبیر منزل است) یا
سیاست مدُن یا آئین کشورداری بیان شده، از موضوعات و رخدادهای فرعیهای هستند که شأن انبیاء و امامان و نمایندگان
خصوص و عموم آنها نیست که در این امور مداخله کنند، هیچ عقل باور نمکند که پیامبر برای این فرستاده شده که به
ونه از خیابانها عبور کنید که تصادفیا چ .به صورت امر و نه ویند امروز چنین کنید، فردا چنان کنید، یعنمردمان ب

اتفاق نیفتد، یا در چه نقطهای از معابر عموم چراغ قرمز نصب کنید، یا چه تمهیدات در خانه به کار ببرید که از دستبرد دزدان
در امان باشید، یا چه اسلحهی سب یا سنین را تهیه کنید که از یورشهای برونمرزی جلوگیری کنید و از امنیت کشور دفاع

کنید، تمام اینها از وظایف حومت و آئین کشورداری است که به عنوان وکالت از سوی شهروندان خود ایشان و کشور مملوک
ایشان با اجرای تصمیمات به جا و به موقع انجام مشود.[4]

مهدی حائری تلاش مکند تا نشان دهد که بین ماهیت نبوت و امامت و بین حومت و کشورداری تباین است. نبوت و امامت
با هر نوع از انواع حومت و رهبریهای سیاس متفاوت است. در عناصر تحلیل نبوت و امامت به کوچترین چیزی که

بتوان سیاست را از آن استخراج نمود برخورد نمشود.

ما مگوئیم پیامبر شأن حومت داشت، امام معصوم شأن حومت داشت، حالا مآئیم اختلاف مکنیم آیا این شأن در زمان
غیبت برای فقیه جامع الشرایط قرار داده شده یا نه؟ لن مهدی حائری بحث را ورای این برده است. بدین بیان که انبیا و اوصیا
هم منصب حومت دنیویه را نداشتند. تفاوت میان این دو (یعن نبوت و حومت، امامت و حومت) تفاوت میان امور اله و

امور خلق و مردم است. چرا؟ که آن ی از علم فعل عنای و ربوب برخواسته، نبوت از طریق خدای تبارک و تعال و از
طریق وح است اما حومت ی پدیده مردم است، از نهاد خواسته مردم تحقق پیدا مکند. آن ی (یعن نبوت و امامت) از

ابدیت و عزلیت ربوب برخوردار است و دیری یعن حومت زائیده طبیع از ترکیب آرای نااستوار و تشخیصات متغیر و
جدال انیز مردم است.

تصرف در معنای حومت
مهدی حائری در حمت و حومت مگوید اینه حومت را از حم به معنای امر و فرمان مگیرند غلط است. در کنه



یعن شود؟ آن یمت چطور محقق مگویند این حکنند و مرا مطرح م مت عملمت است و بعد اینجا حومت حح
نبوت و امامت به هیچ رو قابل تجاوز و دستیاب فرصت طلبان نیست، اما حومت همانند توپ فوتبال است که پیش بازیران

دائماً در چرخش و گردش است. به اعتقاد وی حومت در اصطلاح سیاس همان تصدیق است. حومت لغوی را هم مگوید
از همان امر و فرمان است. مگوید به اصطلاح سیاساش با ماهیت دین اسلام که وح جاودانه اله است مباینت دارد.

 اگر پیامبر عظیم الشأن صل اله علیه و آله در سرآغاز تاریخ ظهور این آیین به تشیل حومت پرداخت تنها به خاطر این بود
که محبط وح و پایاه آغازین این پیام اله مبایست از هر گونه پلیدیهای شرک و جاهلیت پاکسازی گردد و هرگز منظور

این نبوده که ی مرز و بوم جغرافیای سیاس خاص به عنوان حمت برای کشور اسلام تعیین کرده باشد. پیامبر صل اله
علیه و آله به دنبال حومت به این معنا که ی حدّ و حدود سیاس و جغرافیای برای خودش درست کند نبود، برای این بوده که

با عرب جاهلیت مقابله کند. برای به زیست و هم زیست مسالمت آمیز و اینه آن آئین را از گزند تجاوزات خارج و
ه ی؛ کار پیامبر بلبرای جوامع انسان وی اخلاقال ی اه دارد. ارائه و تجسم عینآرام و محفوظ ن قراریهای داخلب
الوی اخلاق برای جوامع انسان بود و این با تشیل حومت و آئین کشورداری و پاسداری از منافع و مصالح اقتصادی و
اجتماع شهروندان جدا و متفاوت است. شاید به عنوان شاهد بر درست حرف خودش این را بیان نماید که پیامبر صل اله
،کنند؟ لعلآیند؟ چه چیزی وارد مدینه مروند، کجا معلیه و آله کاری به کاروانهای اقتصادی آن زمان نداشت که کجا م

پیامبر ی مجموعه الوی اخلاق (به تعبیر ایشان) به دیران تحویل داد. بعد مگوید نه تنها حومت و آئین کشورداری از دایره
نبوت و رسالت خارج است، بله مقام زمامداری و رهبری سیاس پیامبر تا آنجا که مربوط به اجرائیات و دستورات عمل و

انتظام روز مرهی مردم بود از طریق انتخاب و مبایعت مردم به وجود آمد و این ربط به وح اله نداشته.

مگوید: این آیه «وامرهم شُورى بينَهم»[5] دلالت بر این واقعیت دارد که آنچه مربوط به همزیست مسالمت آمیز با همسایان و
اقتصاد در خانه بزرگ ایشان هست باید به مردم واگذار شود. . «وامرهم» یعن همه آنچه مربوط به امور مردم است از قبیل
رفت و آمد و همزیست با همسایان، کارهای اقتصادی بزرگ و کوچ در جامعه، کارهای رفاه و تفریح برای مردم، در
النَّاس قُوميانَ ليزالْمو تَابْال مهعلْنَا منْزانَاتِ وِيلَنَا بِالْبسلْنَا رسرقالب شوری به مردم واگذار شده است. بر اساس آیه «لَقَدْ ا

بِالْقسط»[6] ایشان مگوید پیامبران کتاب و میزان را آوردند اما مردم باید قیام به قسط کنند، خدا توسط پیامبران معیارها را به
مردم داده اما حومت را باید مردم تشیل بدهند.

با استناد به دو آیه فوق مگوید نه تنها حومت منصب اله و وحیان و خدای نیست و انبیا این منصب را نداشتهاند بله در
قرآن خدا مفرماید این منصب دنیوی مربوط به خود مردم است، «وامرهم شُورى بينَهم» اینها مشورت کنند که چه کس را

رئیس قرار بدهند، چه چیزهای را خرید و فروش کنند، با کجا تجارت کنند، برای جن چه سلاح داشته باشند؟ اینها ربط به
وح ندارد! که عل القاعده لازمه این حرفها این است که اصلا دین نمگوید آیا تولید سلاحهای کشتار جمع جایز است یا نه؟

و طبق این مبنا پاسخ از این پرسش ربط به دین ندارد. مردم جامعهای اگر دیدند برای حفظ خودشان باید حومت داشته
باشند، داشته باشند و اگر لازم ندیدند، نداشته باشند.

 اگر چه مهدی حائری در کتاب حمت و حومت از مبدأ المبادی شروع م کند، ول آثارش را تا حومت و حاکمیت تعمیم
است یعن محدوده ژئوپولوتی اراده و تدبیر ی ومت، دولت، آئین کشورداری و به اصطلاح سیاسگوید: حمیدهد. ایشان م

ی محدوده معین جغرافیای مثل محدوده ایران یا در ی روستا ژئوپولوتیش همان محدوده روستا مشود. حومت، دولت،
سیاست، قوامش به آن محدوده جغرافیای و سیاس است و به هیچ وجه قابل انطباق بر جامعه اسلام نیست و نمتوان وجه

تشابه را از نقطه نظر اصول و فلسفه سیاس میان این دو پدیده ترسیم کرد.[7]

تلق سولاریست از حومت و سیاست



ایشان سعاش بر این است که حومت را ی امر دنیوی، ی امر سیاس، ی امر منطقهای بیرد. یعن از هر زاویهای
حومت را ناه کنید، با نبوت و امامت که ی امری است که اله است، سازگاری ندارد. در بعض از جاها مگویند مفهوم
نبوت یا رسالت، مفهوم امامت، در آن هیچ ایما و اشارهای به تشیل ی نظام سیاس که مسئولیت اجرای تالیف را بر عهده

بیرد، نیست. سابقا گذشت که ی عده مگویند دین سیاست دارد، لن الآن زمان زمان تقیه است. اما در دیدگاه مهدی
حائری اصلا دین نمتواند سیاست داشته باشد! دین ی ماهیت دارد و سیاست هم ی ماهیت دارد که اینها قابل جمع نیستند.

محال است که دین بتواند سیاست داشته باشد.[8]
تفی مقام هست و است

ایشان برای تبیین مدعایش از مقدمات و مباحث منطق شروع مکند که ما ی قضایای بسیطه داریم و ی قضایای مرکبه،
ی «هست» داریم و ی «است» داریم. ی قضایای داریم که محمولش وجودش است، مثل قضایای بسیطه، همانند «الانسان

موجود»، «زیدٌ موجود»، و نیز قضایای داریم که اوصاف از اوصاف را مآورد و بعد الفراغ عن الوجود است، مثل قضایای
مرکبه، و بعد تعبیری هم ایشان دارد و مگوید از امتیازات ادبیات فارس است که در ادبیات فارس بین «هست» و «است»،

که «هست» را مبریم در قضایای بسیطه و «است» برای قضایای مرکبه استفاده مشود. مگوید این مطلب در ادبیات عرب
نیست. ادبیات عرب ی موجود است، موجود را هم به معنای هست و هم به معنای است مآورند.[9] این ادعای است که

ایشان مطرح کرده و ادبا باید از این مطلب دفاع کنند.

نسبت سنج شبهات منتسب به آخوند خراسان و شبهات مهدی حائری
شبهات منسوب به آخوند که چند جلسه قبل بحث نمودیم، شبهات جعل و من درآوردی است و قابل اعتنا نبود ول ما گفتیم مع

ه وحآورد بر ایناست که بسیار ریشهای است. برهان م سخنان مهدی حائری، شبهات بدهیم. ول جوابهای ی ذل
نمتواند سیاست داشته باشد، برهان مآورد که نب نمتواند حومت داشته باشد.حاج آقا مرتض ‐برادر مهدی حائری‐ در
فقاهت در میان همین اقران خودش واقعاً در اعل درجه بود. ایشان هم در مباحث فلسف در زمان خودش واقعاً بسیار بسیار
مرد دقیق النظر، ملا و از شاگردان امام بوده است. فلسفه را خدمت امام خوانده است. ایشان در اواخر عمر در دانشاههای

خارج کرس فلسفه و تدریس داشت. این کتاب را هم آنجا نوشته است. مگویند از آنجا به امام رحمۀ اله علیه نامهای
منویسد و شبهه‎ای فلسف را مپرسد و در آن نامه مگوید اگر احتمال مدادم شخص دیری غیر از شما قدرت پاسخوی به

این سؤالم را داشته باشد، مزاحم وقت شما نمشدم. اینقدر از نظر فلسف به امام معتقد بوده است.

شبهات ایشان ناش از خدای ناکرده کینه توزی یا عوام گرای نیست. پیداست ی عالم ملا این شبهات برایش مطرح بوده و این
مطالب را مطرح کرده لذا باید خیل با دقت و امانتداری [دیدگاه ایشان را ارزیاب نمائیم]. ما هم نباید با عجله و باعتنای از

کنارش بذریم. گاه اوقات ی صفحهاش را که بخوانید پیداست ی آدم که کاملا بر فلسفه مشاع و اشراق و حمت متعالیه
و فلسفه غرب و همه چیز مسلط بوده ‐مثل موم در دستش‐، حرف مزند. لذا ما هم تا مقداری که بضاعت ما اجازه مدهد،

دنبال مکنیم. جوابهای این دو بزرگواری که عرض کردم را ببینید تا ان شاء اله دنبال بشود.
 

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. المرجعیه و القیاده، قم: دارالتفسیر، 1425ق، چ سوم. ص264-223.

[2]. مهدی حائری یزدی، حمت و حومت، ص 166.
[3]. حدید/ 25.

[4]. همان، ص 178.
[5]. شوری: 38.



[6]. حدید: 25.
[7]. حائری یزدی، مهدی، پیشین، ص 189.

[8]. این مسائل را راجع به نبوت و امامت مطرح مکند، بعد هم ی بحث راجع به ولایت فقیه دارد که اینها را بعداً اشاره
مکنیم.

[9]. حائری یزدی، مهدی، پیشین، ص 21-19.


