
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۳

مواسعه و مضایقه
جلسه 68 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
شد. قاعده «لا حرج» در دو موقعیت قابل بررس بررس ام شرعدر جلسه گذشته، قاعده «لا حرج» و جریان آن در جعل اح
است: اول، رفع حم موجود در صورت ایجاد حرج، و دوم، نف جعل حم جدیدی که مستلزم حرج باشد. شیخ انصاری معتقد
است این قاعده تنها در مواردی جریان دارد که حم اولیه ثابت شده و سپس با عروض حرج، آن حم رفع شود. اما حضرت

مم نیز جاری است و هر حح در مقام جعل ابتدای استاد به تبع از صاحب جواهر بر این باورند که قاعده «لا حرج» حت
که مستلزم حرج باشد، از ابتدا جعل نمشود.

لفین، وجوب فوریت را نفبنابراین حضرت استاد و صاحب جواهر نیز با تأکید بر مصلحت نوعیه و رفع مشقت از عموم م
مکنند. در نهایت، قاعده «لا حرج» به عنوان ی قاعده کل، هم در رفع حم موجود و هم در نف جعل حم جدید، جریان

دارد.

در ادامه در بررس ادله قول به مضایقه ، «اصالة الاحتیاط» با این استدلال که در مضایقه یقین به فراغت ذمه از تلیف وجود
دارد، مورد بررس قرار گرفت، صاحب جواهر معتقد است که در این موارد باید از «اصالة البرائة» استفاده کرد، چرا که اصل

وجوب قضا مسلم است و تنها نسبت به فوریت آن ش وجود دارد.

تقریر استدلال به اصاله الاحتیاط
اصالة الاحتیاط در دو جهت قابل بررس است: ی نسبت به فوریت، و دیری نسبت به ترتیب.

1. اصالة الاحتیاط در فوریت:
احتیاط اقتضا مکند که ملف فوراً اقدام به انجام عمل واجب نماید. زیرا اگر شخص در تعجیل برای انجام عمل کوتاه نرده

و مثلا فوراً به انجام نماز قضا اقدام کند، اما موفق به اتمام آن نشده و فوت نماید، مورد مؤاخذه قرار نمگیرد. اما اگر ملف
در انجام عمل تأخیر کرده و آن را از امروز به فردا و از فردا به پسفردا موکول کند، و موفق به انجام آن نشود، در روز قیامت

ممن است از او سؤال شود که چرا با وجود فرصت برای انجام نماز قضا، آن را به تأخیر انداخت. بنابراین، احتیاط بر این
دلالت دارد که ملف فوریت در انجام عمل را رعایت کند.

2. اصالة الاحتیاط در ترتیب:
احتیاط اقتضا مکند که نماز قضا پیش از نماز حاضر خوانده شود، بهگونهای که نماز حاضر بر نماز قضا مترتب گردد. زیرا

اگر ملف ابتدا نماز قضا را بخواند و سپس نماز حاضر را بهجای آورد، یقین به برائت ذمه حاصل مشود. اما اگر ملف ابتدا
نماز حاضر را بخواند و سپس نماز قضا را، این خلاف احتیاط خواهد بود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


در نتیجه، قائلین به مضایقه بر این باورند که اصالة الاحتیاط هم اقتضای فوریت در انجام عمل دارد و هم اقتضای رعایت ترتیب
میان نماز قضا و حاضر.

اشالات شیخ انصاری به جریان اصاله الاحتیاط

مرحوم شیخ انصاری در بحث از اصالة الاحتیاط، هم نسبت به فوریت و هم نسبت به ترتیب مخالفت کرده و هر دو را مورد نقد
قرار مدهند که به بیان هر ی از این اشالات مپردازیم.

اشال به جریان اصالة الاحتیاط در فوریت

ایشان در مورد فوریت بیان مدارند که بر اساس مبان عقل و نقل، در مواردی که نسبت به وجود ی تلیف ـ اعم از تلیف
اصل یا مقدم مثل اجزاء و شرایط ـ ش داریم و نمدانیم آیا مولا ما را به این تلیف ملف کرده یا خیر، اصل برائت از

تلیف است.

و الجواب عنه: عدم وجوب الاحتياط لا من جهة الفورية و لا من جهة الترتيب، لما تقرر ف محلّه من دلالة العقل و النقل عل عدم
المؤاخذة عما لم يعلم كونه منشأ لها، سواء كان الشكّ ف التليف الأصل أم كان ف التليف المقدّم، كالجزء، و الشرط.

ثم إنّه لو قلنا بأصالة الاحتياط ف الوجوب المقدّم من قبيل الجزء، و الشرط ‐ عل ما هو مذهب جماعة، و قد كنّا نقويه سابقا
بدعوى اختصاص أدلّة البراءة ‐ عقلا و نقلا ‐ بالشكّ ف التليف المستقل، كوجوب الدعاء عند رؤية الهلال أو غسل الجمعة،

لن وجوب الاحتياط ف التليف الوجوب المستقل مما لم يقل به أحد من المجتهدين و الأخباريين عل ما ادعاه بعض
الأخباريين من اختصاص الخلاف بين الأخباريين و المجتهدين ف وجوب الاحتياط و عدمه بغير هذه الصورة من صور الشبهة

.م الشرعالح ف

و عل هذا فوجوب الاحتياط من جهة الفورية و وجوب المبادرة إل القضاء لمجرد احتمال العقاب عل التأخير مما لم يقل به
أحد.[1]

شیخ انصاری م فرماید؛ در ش در وجوب مقدم، ممن است گفته شود احتیاط لازم است؛ اما در ش در تلیف مستقل،
هم میان اصولیین و هم میان اخباریها اتفاق نظر وجود دارد که اصل، برائت است. ایشان تصریح مکنند که حت اخباریها

نیز در شبهات وجوبیه به وجوب احتیاط قائل نیستند، اگرچه در شبهات تحریمیه میان اصولیین و اخباریها اختلاف وجود
دارد. بنابراین، اگر ملف نمداند آیا شارع او را به ی تلیف مستقل ملزم کرده یا خیر، اصل، برائت از آن تلیف است.

فوریت به عنوان ی تلیف، در دسته تالیف مستقل قرار مگیرد. فوریت را نمتوان شرط یا جزئ از تلیف اصل دانست،
بله ی مطلوب مستقل از سوی شارع است. مثلا در مورد وجوب حج، فوریت بهگونهای نیست که شرط وجوب حج باشد

(مانند طهارت برای نماز)، بله شارع دو مطلوب جداگانه دارد: ی اصل وجوب حج و دیری فوریت انجام آن. در موضوع
مورد بحث، نیز چنین است؛ شارع دو مطلوب مستقل دارد، ی اصل وجوب قضا و دیری فوریت انجام قضا. لذا در اینجا

نسبت به وجوب فوریت ش داریم و فوریت ی تلیف مستقل محسوب مشود، این ش در زمره شبهات وجوبیه قرار
مگیرد و بر اساس مبان اصول، در شبهات وجوبیه، اصل برائت جاری است.

اشال به جریان اصاله الاحتیاط در ترتیب

شیخ انصاری در ادامه بحث خود، جریان اصالة الاحتیاط نسبت به ترتیب را نیز رد مکنند. ایشان معتقدند که مسئله ش در
است که از ش مسبب ش در ترتیب، ی ر، شگیرد. به عبارت دیگردد و از آن نشأت مدر فوریت بازم ترتیب، به ش



سبب در وجوب فوریت نشأت مگیرد.

بر اساس قاعده اصول، در مواردی که ش سبب و مسبب وجود دارد، ابتدا باید ش سبب مورد بررس قرار گیرد. اگر در
ش سبب، اصل برائت جاری شود، دیر امان جریان اصالة الاحتیاط در ش مسبب وجود نخواهد داشت. شیخ انصاری در

این مورد توضیح مدهند که چون در بحث فوریت (که ش سبب است) بر اساس مبان اصول و ادله، اصالة البرائه جاری
مشود، نمتوان در بحث ترتیب (که ش مسبب است) قائل به اصالة الاحتیاط شد.

و أما أصالة الاحتياط من جهة الشكّ ف اعتبار الترتيب ‐ عل ما هو مذهب جماعة ف الشكّ ف الشرطية و الجزئية ‐ فه أيضا
غير جارية ف المقام و إن قلنا بجريانها ف غيره، لأنّ الترتيب عند أهل المضايقة من جهة لزوم المبادرة، فالشكّ ف اعتبار

الترتيب مسبب عن الشك ف لزوم المبادرة، و إذا كان المرجع عند الشك ف لزوم المبادرة أصالة البراءة عنه بالإتّفاق عل ما ذكر
لم يجب الاحتياط عند الشكّ ف اعتبار الترتيب.[2]

شیخ انصاری با تأکید بر این نته بیان مدارند که نمتوان در ی نظام اصول، نسبت به ش سبب (فوریت) به اصل برائت و
در عین حال نسبت به ش مسبب (ترتیب) به اصل احتیاط قائل شد. زیرا این رویرد با مبان اصول سازگار نیست و موجب
تناقض مشود. از اینرو، ایشان نتیجه مگیرند که اصالة الاحتیاط نه از جهت فوریت و نه از جهت ترتیب جریان ندارد، چرا

که هر دو از اصول واحدی تبعیت مکنند و مسئله ترتیب وابسته به نتیجه ش در فوریت است.

نقد استاد بر اشالات مرحوم شیخ انصاری
نف رابطه سبب و مسبب بین فوریت و ترتیب طبق مبنای شیخ انصاری

در ابتدای بحث مواسعه و مضایقه، این مسئله مطرح شد که آیا فوریت و ترتیب دو موضوع مستقل هستند یا ارتباط میان آنها
برقرار است. صاحب جواهر در این باره معتقد است که اگرچه این دو از حیث عنوان، دو مفهوم متفاوتاند، اما از حیث فتوا

میان این دو ملازمه وجود دارد.

مرحوم شیخ انصاری این دیدگاه را نقد کرده و مفرمایند که اگرچه در اغلب موارد، قائلین به وجوب فوریت، قائل به وجوب
ترتیب نیز هستند و بالعس، اما این ملازمه دائم نیست.بنابراین، از نظر شیخ، فوریت و ترتیب در ذات خود دو مسئله مستقلاند

و ملازمهای قطع و ذات میان آنها وجود ندارد.

در مورد اینکه شیخ قائل است که ش در وجوب ترتیب مسبب ش در فوریت است، این ادعا محل اشال است، زیرا اگر
از ش را مسبب در ی توان شموارد ملازمه داشته باشند، نم فوریت و ترتیب دو موضوع مستقل باشند و تنها در برخ

در دیری دانست. ملازمه سبب و مسبب میان این دو، تنها در صورت قابل پذیرش است که از حیث فتوا یا ذاتاً ملازمهای
قطع میان آنها وجود داشته باشد. بنابراین، اشال که بر مرحوم شیخ وارد است این است که پذیرش استقلال نسب میان

فوریت و ترتیب، با ادعای ارتباط سبب و مسبب میان آنها ناسازگار است.

مخالفت مقتضای احتیاط با تقدیم فائته طبق نظر برخ فقها
مرحوم شیخ انصاری در پایان بحث خود به نتهای اشاره دارند که تمام استدلالها و مباحث مطرحشده در فرض است که
صغری مسئله مورد قبول باشد. صغری در اینجا به این معناست که در مسئله فائته و حاضره، احتیاط اقتضا مکند که ابتدا

فائته ادا شود و سپس حاضره انجام گردد.

درحال که این صغری خود محل اختلاف است و پیشتر بیان شد که برخ از فقها معتقدند؛ با رسیدن وقت نماز حاضر، ابتدا
باید نماز حاضر اقامه شود و سپس به قضای فائته پرداخته شود. بنابراین، مبنای اینه احتیاط اقتضا مکند ابتدا فائته آورده



شود و سپس حاضره، از حیث صغری محل اشال است و بر اساس دیدگاه برخ فقها، قابل پذیرش نیست.

دلیل دوم قول به مضایقه: اطلاق اوامر قضا
دلیل دوم قائلین به مضایقه این است که معتقدند اطلاق اوامر قضا، مانند عبارت «اقض ما فات» که در برخ روایات آمده

است، ظهور در فوریت دارد. بهعبارتدیر، فعل «اقضِ» که از ماده «یقض» گرفته شده است، در مقام انشاء دلالت بر امر
دارد و این امر، چه از جهت لغوی، چه شرع و چه عرف، ظهور در فوریت دارد.

در اینجا دو امر مطرح است:
1. امر به اصل قضا: یعن اینه شارع دستور داده است نمازهای فوتشده باید قضا شوند که این مسئله مسلم است.

2. دلالت امر بر فوریت: قائلین به مضایقه مگویند که نفس این امر اقتضای فوریت دارد و باید بدون تأخیر انجام شود.
نقد استاد بر دلیل دوم

پاسخ به این استدلال واضح است و آن اینه: در بحث اوامر، تحقیق وجود دارد که آیا صیغه امر دلالت بر فوریت دارد یا
تراخ؟ طبق مبنای ما، جواب این است که اطلاق صیغه امر، نه اقتضای فوریت دارد و نه اقتضای تراخ؛ بله این مسئله تابع

قرائن موجود در هر مورد است.

بنابراین، نمتوان از اطلاق اوامر قضا، فوریت را نتیجه گرفت. بحث تفصیلتر در این زمینه، انشاءاله در آینده و در مباحث
مربوط به اوامر بیان خواهد شد. نتیجه اینه دلیل دوم قائلین به مضایقه نیز، بر اساس اصول و قواعد، قابل مناقشه است.

دلیل سوم بر مضایقه: ادله وجوب مبادرت به قضا
دلیل سوم بر وجوب مبادرت در قضای نماز، استناد به آیات و روایات است که دلالت بر فوریت اقامه نماز قضا شده دارند. از
جمله این آیات، آیه ۱۴ سوره مبارکه طه است که خداوند متعال مفرماید: «فَاعبدْن واقم الصَةَ لذِكرِي». در این آیه، عبارت

«اقم الصَةَ لذِكرِي» مورد استدلال قرار گرفته است. مرحوم طبرس در تفسیر این آیه چند احتمال را مطرح مکند و بیان
مدارد که ممن است مراد از «لذِكرِي» این باشد که هرگاه یادت افتاد که نمازی بر عهدهات است، چه در وقت مقرر و چه

خارج از آن، باید آن را اقامه کن.[3] به عبارت دیر، هرگاه به یاد نمازی که بر تو واجب شده است افتادی، باید بلافاصله آن را
بهجای آوری.

در تحلیل این عبارت، بحث بر سر این است که لام در «لذِكرِي» آیا لام تعلیل یا لام توقیت یا لام غایت است؟ اگر لام توقیت
باشد، مانند عبارت «اقم الصَةَ لدُلُوكِ الشَّمسِ» که دلالت بر اقامه نماز در وقت خاص دارد، در اینجا نیز «لذِكرِي» به معنای
اقامه نماز در هنام یادآوری است، چه در داخل وقت نماز باشد و چه خارج از آن. بنابراین، هرگاه شخص به یاد نمازی که بر

عهدهاش است بیفتد، باید بلافاصله آن را اقامه کند. مرحوم طبرس همچنین اشاره مکند که این تفسیر مورد تأیید اکثر مفسران
بوده و روایت نیز از امام باقر (علیه السلام) در این زمینه نقل شده است.

در تفسیر قم آمده است؛ «إذا نسیت صلاةً ثم ذکرتها فصلّها». بدین معنا که اگر کس نمازی را فراموش کرد و سپس به یاد
آورد، باید آن را بهجا آورد. در ادامه، این روایت به آیهی شریفهی «أقم الصلاة لذکری» مستند شده و تفسیر شده است که این

آیه به نماز فائته اشاره دارد.[4]

همچنین در کتاب ذکری نقل شده است که بسیاری از مفسران گفتهاند این آیه در خصوص نماز فائته نازل شده است. دلیل آن
نیز سخن پیامبر اکرم (ص) است که فرمودند؛ «من نام عن صلاة أو نسیها فلیصلها إذا ذکرها» یعن هر کس خواب ماند یا



نمازی را فراموش کرد، وقت به یاد آن افتاد، آن را بخواند.پیامبر اکرم (ص) این روایت را به آیهی شریفه «أقم الصلاة لذکری»
مستند نمودند و بیان داشتند که این دستور اله ناظر به اقامه نماز پس از یادآوری آن است.[5]

روایت که در ذیل آیه شریفه «أقم الصلاة لذکری» آمده، از زراره نقل شده است که از امام باقر علیهالسلام روایت مکند:

وقته، فابدع بالت کنت من الاخری ف فاتت صلّیت الت ّوقت الاخری، فإن کنت تعلم أن صلاة ذکرتها ف إذا فاتت»
«.فاتت

اگر نمازی از تو فوت شد و در وقت نماز دیر آن را به یاد آوردی، اگر مدان که آن نماز فوتشده را خواندهای، در وقت نماز
دیری قرار داری. اما اگر نماز فوتشده را نخواندهای، باید ابتدا با نماز فوتشده شروع کن، سپس امام علیهالسلام علت این

دستور را با استناد به آیه بیان مکنند و مفرمایند:«إن اله عزوجل یقول: أقم الصلاة لذکری.» این روایت زراره که درباره نماز
فائته وارد شده و مورد استدلال قرار گرفته است، مانند سایر روایات متعدد، به آیه «أقم الصلاة لذکری» استناد کرده و بر

فوریت قضا کردن نماز فائته تأکید دارد.

احتمالات در معنای آیه « أقم الصلاة لذکری »
در آیه شریفه «لا إله إلا أنا فاعبدن وأقم الصلاة لذكري»، احتمالات مطرح است که شایسته بررس دقیق است.

.«دْنبنماید: «فَاعخداوند، امر به عبادت م تایفرماید: «لا إله إلا أنا»، و پس از تأکید بر یکند و مابتدا آیه به توحید اشاره م
سپس به صورت خاص، اقامه نماز را به عنوان ی از مصادیق مهم عبادت مطرح کرده و مفرماید: «واقم الصَةَ لذِكرِي».

در اینجا سه احتمال درباره معنای لام در «لذکری» وجود دارد:

احتمال اول؛ این است که لام در «لذکری» لام تعلیل باشد. در این صورت، آیه به بیان علت وجوب اقامه نماز مپردازد و
معنای آن چنین است: «نماز را برپا دار، زیرا ذکر من واجب است.»

احتمال دوم؛ آن است که لام به معنای توقیت باشد. در این صورت، آیه به تعیین زمان اقامه نماز اشاره دارد و معنای آن چنین
مشود: «نماز را هنام یادآوری آن به پا دار.» این معنا به مواردی اشاره دارد که نماز فراموش شده یا از وقت آن فوت شده

است و بنده ملف است به محض یادآوری، آن را باید اقامه کند.

احتمال سوم؛ آن است که لام به معنای غایت باشد. بر این اساس، آیه هدف از اقامه نماز را ذکر خداوند بیان مکند و معنای آن
چنین است: «نماز را برپا دار تا ذکر من تحقق یابد.»

علاوه بر این، درباره معنای «ذکر» در عبارت «لذکری» نیز چند احتمال مطرح است. ی از احتمالات این است که ذکر به
معنای یاد لفظ خداوند باشد، یعن یاد خداوند به زبان آورده شود. احتمال دیر آن است که مراد از ذکر، یاد قلب باشد؛ به این
معنا که نمازگزار با حضور قلب، به یاد خداوند و توجه به او مشغول شود. احتمال سوم این است که ذکر در اینجا اعم از ذکر

لفظ و قلب باشد، به گونهای که هم زبان و هم قلب را شامل گردد.

در نهایت، درباره اضافه «ذکر» به یاء متلم نیز دو احتمال وجود دارد. احتمال اول این است که این اضافه از قبیل اضافه
مصدر به مفعول باشد. در این صورت، فاعل ذکر، بنده است و مفعول، خداوند؛ بنابراین، معنای «لذکری» چنین مشود: «نماز
را به پا دار تا مرا یاد کن.» احتمال دوم آن است که این اضافه از قبیل اضافه مصدر به فاعل باشد. در این حالت، فاعل ذکر،



خداوند است و معنای آیه چنین خواهد بود: «نماز را به پا دار تا من تو را یاد کنم و بر تو ثنا گویم.»؛ با توجه به این احتمالات،
عبارت «لذکری» متواند معان مختلف داشته باشد.

تفسیر آیه در المیزان
در تفسیر آیه شریفه «واقم الصَةَ لذِكرِي» در کتاب المیزان، علامه طباطبائ (قدس سره) معتقد است که لام در «لذکری» لام
تعلیل بوده و به فعل «أقم» تعلق دارد، نه به «الصلاة». این دیدگاه بدین معناست که عبارت «لذکری» دلیل و علت برای وجوب

اقامه نماز است.

ایشان توضیح مدهند که اضافه «ذکر» به یاء در عبارت «لذکری» از نوع اضافه مصدر به مفعول است. بنابراین، «لذکری» به
این معناست که نماز محقق ذکر خداوند مباشد و بنده با اقامه نماز، یاد خدا را تحقق مبخشد. به بیان دقیقتر، مقصود آن

است که نماز وسیلهای است برای تحقق ذکر خداوند و معنای «أقم الصلاة لذکری» چنین خواهد بود: «نماز را برپا دار تا یاد
من، که در اینجا مفعول ذکر است، محقق شود.»

علامه در ادامه اشاره مفرمایند که سیاق آیه نیز این معنا را تأیید مکند. ایشان بیان مدارند که عبارت «لذکری» به طور
طبیع و بدون تلف، متبادر از آیه است و هدف از اقامه نماز را تحقق ذکر خداوند معرف مکند. به تعبیر سادهتر، نماز به

عنوان عمل عبادی، محقق ذکر خداوند است و بدین سبب امر به اقامه آن شده است.

در نتیجه، از نظر علامه طباطبائ، «لذکری» نه لام توقیت است و نه به خود «صلاة» تعلق دارد، بله لام تعلیل بوده و به فعل
«أقم» مرتبط است. نماز به عنوان تحققبخش ذکر خداوند، تجل عبودیت انسان و تذکر دائم به مقام ربوب محسوب

مشود.[6]

کلام شیخ انصاری در نقد استدلال به آیه بر قول به مضایقه
مرحوم شیخ انصاری در رساله مواسعه و مضایقه در مورد استفاده از آیه شریفه «واقم الصَةَ لذِكرِي» برای اثبات فوریت قضا
نماز، بیان مفرمایند که اگر بخواهیم به تنهای و بدون در نظر گرفتن روایات تفسیری، فوریت قضا را از آیه استخراج کنیم، این

امر بسیار دشوار است. ایشان تعبیر «دونه خرط القتاد» را به کار مبرند.

شیخ ابتدا اشاره مکنند که آیه خطاب به حضرت موس (علیه السلام) است و این عبارت «لذکری» متواند قید هر دو بخش
«فَاعبدْن» و «اقم الصَةَ» باشد. بنابراین، احتمال دارد «لذکری» به هر دو جمله بازگردد و به معنای این باشد که هم عبادت و

هم اقامه صلاة برای ذکر خداوند است. در نتیجه، اگر این قید فقط به صلاة مربوط باشد، باید آیه را اینگونه قرائت کنیم:
دْنبرِي». اما اگر «لذکری» به عبادت نیز تعلق داشته باشد، قرائت به این صورت خواهد بود: «فَاعذِكةَ لَالص مقاو ،دْنبفَاع»

واقم الصَةَ لذِكرِي» که در این صورت هر دو بخش شامل این قید خواهند شد.

و الجواب: أما عن الآيةفبأنّه إن أريد إثبات دلالتها بنفسها عل فورية القضاء، فدونه خرط القتاد، إذ لا ظهور فيها إلا ف خطاب
موس عليه السلام بإقامة الصلاة، فإنّ قوله تعال لذِكرِي يحتمل أن يون قيدا للا الأمرين، أعن قوله فَاعبدْن ‐ و اقم الصلاةَ

خصوصا بعد ملاحظة أنّ ف نسيان مثل موس لصلاة الفريضة بل نومه عنها كلاما تقدّم شطر منه ف نوم النب صلّ اله عليه و
آله و سلم[1] و «اللام» فيه يحتمل وجوها، و كذا «الذكر». و بالجملة، فعدم دلالة الآية بنفسها عل المدّع بحسب فهمنا مما لا

يحتاج إل بيان وجوه إجمال الآية أو بعضها: و لذا لم يحك عن أحد من المفسرين من تفسيرها بخصوص الفائتة، حتّ يمن
حمل الأمر فيها عل الفور.[7]

ایشان در ادامه مفرمایند که با توجه به این تحلیل، نمتوان از خود آیه نتیجه گرفت که قضا نماز فوت شده فوراً واجب است،



به ویژه با در نظر گرفتن این که مخاطب آیه حضرت موس (علیه السلام) است. همچنین، همانطور که شیخ در مسئله «نوم
النب» (خواب پیامبر) اشاره کردهاند که نمتوان به صورت قطع از اینگونه روایات چنین احام کل را برداشت کرد، در

اینجا نیز نمتوان به طور مستقل از آیه چنین حم را استفاده نمود.

شیخ همچنین به وجوه مختلف که در مورد «لام» و «ذکر» مطرح است، اشاره مکنند. در مورد «لام» احتمالات مانند تعلیل،
توقیت و غایت بیان شده و در مورد «ذکر» نیز احتمال ذکر لفظ، ذکر معنوی، اضافه به فاعل یا اضافه به مفعول مطرح شده
که در ذیل این آیه وارد شدهاند، باید بررس بر فوریت قضا ندارد، اما روایات است. به اعتقاد ایشان، آیه به خودی خود دلالت

شوند تا مشخص شود آیا متوان از آنها برای اثبات فوریت قضا استفاده کرد یا خیر.[8]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏انصاری، مرتض بن محمدامین، «رسائل فقهیة (انصاری)»، ص 328.

[2] ‏همان، ص 330.
[3] قيل معناه لأن أذكرك بالمدح و الثناء، و قيل إن معناه صل ل و لا تصل لغيري كما يفعله المشركون عن أب مسلم و قيل
معناه‏ أقم الصلاة مت ذكرت أن عليك صلاة كنت ف وقتها أم لم تن عن أكثر المفسرين‏ و هو المروي عن أب جعفر (ع) و
يعضده‏ ما رواه أنس عن النب ص قال‏ من نس صلاة فليصلها إذا ذكرها لا كفارة لها غير ذلك و قرأ «اقم الصلاةَ لذِكرِي»

(‏طبرس، فضل بن حسن، «مجمع البیان ف تفسیر القرآن»، ج 7، ص 10.)
[4] إذا نسيتها ثم ذكرتها فصلها‏ (قم، عل بن ابراهیم و جزایری، طیب ‐ جزایری، طیب، «تفسير القم»، ج 2، ص 60.)
[5] «قال كثير من المفسرين: إنّه ف الفائتة، لقول النب صلّ اله عليه و آله و سلم: من نام عن صلاة أو نسيها فليصلّها إذا

جعفر عليه السلام أنّه قال: «إذا فاتتك صلاة ذكرتها ف رواية زرارة عن أب رِي. و فذِكةَ للاالص مقيقول ا ه تعالذكرها، إنّ ال
مقا و جل يقول و ه عزفاتتك إنّ ال وقت فابدأ بالّت فاتتك، كنت من الأخرى ف وقت أخرى، فإن كنت تعلم أنّك صلّيت الّت

الصلاةَ لذِكرِي[5]» (‏شهید اول، محمد بن م، «ذکری الشیعة ف أحام الشریعة»، ص 132.)
[6] و قوله: «و اقم الصلاةَ لذِكرِي» خص الصلاة بالذكر‐ و هو من باب ذكر الخاص بعد العام اعتناء بشأنه‐ لأن الصلاة أفضل

عمل يمثل به الخضوع العبودي و يتحقق بها ذكر اله سبحانه تحقق الروح بقالبه. عل هذا المعن فقوله: «لذِكرِي» من إضافة
المصدر إل مفعوله و اللام للتعليل و هو متعلق بأقم محصله أن: حقق ذكرك ل بالصلاة، كما يقال: كل لتشبع و اشرب لتروي و
هذا هو المعن السابق إل الذهن من مثل هذا السياق.(‏طباطبای، محمد حسین، «المیزان ف تفسیر القرآن»، ج 14، ص 140.)

[7] ‏انصاری، رسائل فقهیة (انصاری)، ص 334.

منابع
.1414 ،ر الإسلامبن محمدامین، رسائل فقهیة (انصاری)، 1 ج، قم ‐ ایران، مجمع الف ‏انصاری، مرتض

‏شهید اول، محمد بن م، ذکری الشیعة ف أحام الشریعة، بجا، 1430.
‏طباطبای، محمد حسین، المیزان ف تفسیر القرآن، بیروت، مؤسسة الأعلم للمطبوعات، 1352.

‏طبرس، فضل بن حسن، مجمع البیان ف تفسیر القرآن، 10 ج، تهران، ناصر خسرو، 1372.
‏قم، عل بن ابراهیم، و جزایری، طیب ‐ جزایری، طیب، تفسير القم، قم، دار التاب، 1404.


