
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۲۳ بهمن ۱۴۰۳

مواسعه و مضایقه
جلسه 66 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسات گذشته
در جلسه گذشته سیره متشرعه و اجماع بر مواسعه مورد بررس قرار گرفت؛ سیره متشرعه به عمل گفته مشود که توسط

متدینین و به جهت تدین آنها انجام شده باشد و در زمان معصوم (علیه السلام) بدون ردع از سوی ایشان استمرار یافته باشد.
چنین سیرهای در صورت که منشأ آن تدین باشد و نه صرفاً عادات اجتماع یا بنای عقلا باشد، حجت بوده و در استنباط

از امضای معصوم (علیه السلام) از حجیت بالای توان به آن استناد کرد. سیره متشرعه به دلیل کشف قطعام ماح
برخوردار است و حت در برخ موارد از اجماع نیز اقوی دانسته مشود، چرا که کشف آن از قول معصوم به نحو حس است،

.نه حدس

در رابطه با حجیت سیره بر مواسعه، استاد مفرمایند که نمتوان گفت این سیره ناش از عدم مبالات است، زیرا مردم
علرغم داشتن نماز قضا، در سایر واجبات دین کوتاه نمکنند. علاوه بر این، تأیید تاریخ نشان مدهد که در ۲۵۰ سال

عصر ائمه (علیهم السلام)، مسلمین نمازهای قضای خود را با تأخیر ادا مکردند و هیچ ردع از سوی معصومین (علیهم
السلام) صورت نرفته است که این خود کاشف از امضای شارع است.

همچنین، حضرت استاد در بررس اجماع بر مواسعه، بیان مکنند که در میان قدما، شهرت بر این نظر وجود دارد، اما به دلیل
وجود مخالفین، نمتوان اجماع مصطلح را ادعا کرد. اگرچه صاحب جواهر از اجماع بر مواسعه یاد مکند، اما استاد تأکید

دارند که آنچه در این مسأله وجود دارد، شهرت محققه است که با سیره متشرعه بر مواسعه همراه است و همین امر بر حجیت
آن مافزاید.

دلیل پنجم بر اثبات مواسعه: قاعده لا حرج
دلیل پنجم برای اثبات مواسعه در قضای فوائت، استناد به قاعده لاحرج است. بر اساس این استدلال، اگر قائل به مضایقه شویم
و بوییم قضای فوائت فوریت دارد، این نظریه موجب در مواردی که در ادامه بیان خواهد شد، موجب حرج شدید برای ملف

خواهد بود.

توضیح این استدلال بدین صورت است که اگر قضای فوائت فوریت داشته باشد، ملف مجبور خواهد بود تمام اوقات خود را
به دقت تنظیم کرده و همواره مراقب باشد که چه مقدار از وقت را به ادای نماز حاضر اختصاص دهد و چه مقدار را برای

و تقسیمبندی برنامه زمان قضای نمازهای فوتشده در نظر گیرد. این امر مستلزم محاسبه دقیق ساعات و دقایق اوقات شرع
،از فوائت است؛ بهگونهای که قبل از رسیدن وقت نماز حاضر، بتواند فوائت را ادا کند. چنین مراقبت و دقت برای هر ی

بهویژه برای کس که تعداد زیادی نماز فوتشده دارد، سخت و طاقتفرسا بوده و موجب مشقت شدید خواهد شد که این امر با
قاعده لاحرج، که بر رفع سخت و مشقت از ملفین تأکید دارد، در تعارض است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


علاوه بر این، از آثار قول به مضایقه، تحریم افعال مضاده است. بر این اساس، تمام افعال مباح که با قضای فوائت منافات
داشته باشند، برای ملف حرام خواهد بود و او باید تمام وقت خود را به قضای فوائت اختصاص دهد. در این شرایط، ملف

تنها متواند حداقل نیازهای زیست خود را تأمین کند که برای بقای حیات او ضروری است (اقل قوت لا یموت). این محدودیت
به معنای آن است که او از تمام فعالیتهای مباح جز حداقل نیازها منع مشود و همین امر نیز موجب مشقت فراوان است.

حت تعیین این حداقل نیاز زیست که مثلا چه مقدار غذا یا نوشیدن برای بقای حیات او کاف است (مثلا ی قاشق، دو قاشق یا
بیشتر؟)، خود موجب دشواری و حرج خواهد بود.

 کلام صاحب جواهر در استدلال به قاعده لا حرج
صاحب جواهر در بررس مسئلهی قضای نمازهای فوتشده و ضرورت فوریت در انجام آن، به موضوع حرج و ارتباط آن با

لطف اله اشاره مکند. استدلال ایشان را م توان در سه مرحله بیان کرد.

 مرحله اول: حرج عظیم
صاحب جواهر تأکید مکند که حفظ زمان عبادات و اختصاص بخش از زمان قبل از آن به آمادهسازی برای عبادت، خود
مرحلهای از حرج است. در این مرحله، فرد موظف است پیش از شروع عبادت، تمام نمازهای فوتشده را به جای آورد و

حت مباحات که در حالت عادی برای او مجاز است، در این شرایط حرام مشود. این وضعیت، حرج عظیم محسوب مشود
و با لطف اله سازگاری ندارد. لطف اله اقتضا مکند که بنده به سوی خداوند نزدی شده و از آتش دوزخ دور شود. خداوند
وییم تمامةَ» (رحمت را بر خود واجب کرده است). بنابراین، اگر بمحالر هنَفْس َلع تَبمتعال در قرآن کریم فرموده است: «ک
این اعمال برای فرد حرام است و تحریم مباحات او را از عبادات دور کرده و به آتش نزدی مکند، این با لطف اله سازگار

نیست. لطف خداوند به این است که حداقل بنده را از آتش دور کرده و به بهشت نزدی کند.

و إل سهولة الملة و سماحتها و نف العسر و الحرج فيها، و خصوصا مثل هذه المضايقة الموجبة لمعرفة الأوقات و ضبط
الدقائق و الساعات، و تحريم سائر المضادات و إن كانت أذكارا و دعوات إلا ما تقوم به الحياة و تمس اليه الضرورات، المحتاج

أيضا إل معرفة أقل المجزي منه المورثة وساوس ف صدور ذوي الديانات[1]

مرحله دوم: حرج کمتر اما ناسازگار با لطف اله 
کنند که اگرچه حرج کمتری نسبت به مرحلهی اول دارد، اما باز هم با لطف الهصاحب جواهر سپس به مرحلهی دوم اشاره م
سازگاری ندارد. در این مرحله نیز تحریم مباحات و الزام به انجام فوری قضای نمازهای فوتشده، باعث ایجاد سخت و مشقت

برای فرد مشود که با رحمت و لطف خداوند متعال در تضاد است.

بل لعل أقل من ذلك مناف للطف المراد منه بعد العبد عن المعصية و قربه إل الطاعات الذي أوجبه عل نفسه رب السماوات
الرؤف الرحيم و العليم الحيم[2]

 مرحله سوم: مصلحت در عدم فوریت قضای نماز
در مرحلهی سوم، صاحب جواهر به مصلحت نهفته در نمازهای فوتشده اشاره مکنند. ایشان بیان مدارند که اگر فرد به
جای قضای فوری نمازهای فوتشده، به نمازهای حاضر و ادا توجه کند، مصلحت بزرگتری حاصل مشود. در غیر این

صورت، ممن است بسیاری از نمازهای ادا نیز قضا شده و نمازهای حاضر فوت شوند. این مسئله به ویژه در مورد نماز عشا
(عشاء) که بسیاری از مردم در تشخیص دقیق وقت آن دچار اشتباه مشوند، بیشتر مشهود است. به ویژه زنان و افراد ضعیف
که ممن است در تشخیص وقت نماز دچار مشل شوند. اگر فرد به دنبال انجام فوری قضای نمازهای فوتشده باشد، ممن

است به دلیل عدم تشخیص صحیح وقت، نمازهای ادا نیز قضا شوند.



همچنین اگر قضای نمازهای فوتشده از روی عمد و تقصیر نباشد، وضعیت بدتر مشود. ایشان با توجه به کرم، رأفت، اتقان
و حمت خداوند متعال، قطع پیدا مکنند که شارع مقدس الزام به فوریت در قضای نمازهای فوتشده قرار نداده است.

تضيع أعظم مصلحة حاله لأهون مصلحة فائتة، و صيرورة الأداء قضاء و الحاضر فائتا، خصوصا ف الحقيقة إل بل هو مؤد ف
مثل وقت العشاءين بالنسبة إل أغلب الناس سيما مثل النساء و الضعفاء من الرجال، و أن وسعة عقولهم لمثل هذه التاليف،
خصوصا فيما إذا لم ين الفوات بعمد و تقصير إل غير ذلك مما يقصر القلم عن إحصائه الذي ببعضه مع ملاحظة شدة كرم

الخالق و رأفته و إتقانه و حمته يحصل القطع لمن له أدن نظر بعدم إلزامه بالأقل، سيما مع عدم ندرة هذا الفوات، بل هو الغالب
ف أكثر الناس سيما ف أوائل البلوغ، فان قصورهم أو تقصيرهم عن معرفة سائر ما يعتبر ف العبادة سيما النساء منهم و الأعوام

من أكمل الواضحات.[3]

کلام مرحوم شیخ در نقد «قاعده لا حرج» بر اثبات مواسعه
مرحوم شیخ انصاری (اعل اله مقامه الشریف) با استدلال به قاعده لاحرج برای اثبات مواسعه در قضای فوائت مخالف است.

ایشان تصریح مفرمایند که قاعده لاحرج تنها در مواردی جریان دارد که تعداد فوائت بسیار زیاد باشد و الزام به فوریت قضای
آنها موجب حرج گردد. اما اگر ملف تعداد کم نماز قضا داشته باشد، مثلا پنج نماز، الزام به قضای فوری این تعداد نماز
نهتنها موجب حرج نیست، بله انجام آنها آسان و ممن است. از نظر شیخ انصاری، بحث در فوریت قضای فوائت، اعم از
ی نماز یا هزار نماز، نباید به صورت کل مستند به قاعده لاحرج باشد؛ زیرا در مواردی که تعداد فوائت کم است، این الزام

مستلزم هیچگونه مشقت و دشواری نخواهد بود.

الخامس من حجج القائلين بالمواسعة: لزوم الحرج العظيم، الّذي يشهد بنفيه الأدلّة الثلاثة، بل الأربعة.

و يرد عليه أنّ الحرج لا يلزم إلا مع كثرة الفوائت، و حينئذ فإن كان لزومه عل وجه يرتفع به التليف حم بمقتضاه، كما يحم
القائل بالمواسعة عند ظن طرو العجز، و كما يحم بسقوط القيام ف الصلاة عند تعسره فلا يتعدّى إل صورة عدم لزوم الحرج،

لقلّة الفوائت.[4]

مرحوم شیخ دو اشال به جریان «قاعده لاحرج» در اثبات مواسعه مطرح م کند که در ادامه مورد بررس قرار م دهیم.

م کلال اول: عدم کثرت موارد در استفاده از قاعده لاحرج در کشف حاش
مرحوم شیخ انصاری (اعل اله مقامه الشریف) مفرماید؛ ممن است کس بوید که قاعده لاحرج متواند حت در مواردی که
مستلزم حرج نیست نیز جاری شود، به این دلیل که شارع معمولا به غالبیت و عمومیت در حم توجه مکند. بهعنوان مثال، در

مسأله قصر و اتمام نماز، شارع به این دلیل نماز مسافر را قصر قرار داده که در اغلب موارد اتمام نماز برای مسافر دشوار
است. بنابراین، حت اگر فردی در سفر باشد و اتمام نماز برای او مشقت نداشته باشد، باز هم به حم کل قصر ملزم است.

این سخن به این معناست که ممن است در موضوع ما نیز، به دلیل وجود حرج در مواردی که قضای نمازهای فوتشده زیاد
است، شارع ی حم کل جعل کرده باشد و بوید که قضای نماز بهطور مطلق فوریت ندارد. در نتیجه، حت در مواردی که

تعداد نمازهای فوتشده کم است و فوریت آنها حرج ایجاد نمکند، باز هم قاعده لاحرج جاری شده و حم کل بر عدم
فوریت باق بماند.

و ليس المقام مما يقض لزوم الحرج بتشريع المواسعة ف جميع الأفراد حتّ مع عدم الحرج، بأن يون لزوم الحرج مؤسسا
للحم، لأنّ ذلك إنّما هو فيما كان العسر ف أغلب الموارد فيتبعها النادر، كما ف تشريع القصر ف السفر للحرج، و تشريع طهارة

الحديد، و غير ذلك، و ليس كذلك ما نحن فيه قطعا.[5]



فرماید که این استدلال تنها در صورتدر پاسخ به احتمال مطرحشده بیان م (ه مقامه الشریفال اعل) مرحوم شیخ انصاری
صحیح است که حرج در اغلب موارد صدق کند. به این معنا که اگر در اغلب موارد، قضای فوائت به صورت فوری مستلزم

عسر و حرج باشد، در چنین شرایط شارع متواند حم کل جعل کند و حت موارد نادر که حرج نیست را نیز مشمول این
حم قرار دهد. همانطور که در مسأله قصر و اتمام نماز، چون در غالب موارد اتمام نماز برای مسافر مشقتآور است، شارع

حم کل قصر را جعل کرده است و حت موارد نادر که اتمام نماز مشقت ندارد، تحت همین حم قرار مگیرد.

اما در مورد ما نحن فیه، شیخ تصریح مکند که این شرایط غالب نیست. به این معنا که در اغلب موارد، الزام به فوریت در
قضای فوائت، مستلزم حرج نیست. بنابراین، شارع نمتواند بر اساس این استدلال، حم کل بر عدم فوریت جعل کند. ایشان

مفرماید: «لأن ذل إنما هو فیما کان العسر ف أغلب الموارد فیتبعها النادر»، یعن این نوع حم کل تنها در جای جاری است
که عسر و حرج در اکثر موارد وجود داشته باشد و در این صورت، موارد نادر نیز به حم غالب ملحق مشوند. اما در موضوع

ما، چنین غالبیت وجود ندارد و عسر و حرج در همه موارد الزام به فوریت صدق نمکند.

اشال دوم: منافات مواسعه با امتنان بودن جریان «قاعده لاحرج»
مرحوم شیخ انصاری (اعل اله مقامه الشریف) در اشال دوم به استدلال به قاعده لاحرج، بیان مفرماید که در اینجا

معارضهای وجود دارد. از ی سو، با استناد به قاعده لاحرج، گفته مشود که الزام به قضای فوری نمازهای قضا شده برداشته
شود تا مشقت بر ملف تحمیل نشود. اما از سوی دیر، این رفع فوریت ممن است پیامد سنین داشته باشد؛ بدین صورت
نمازهای قضا همچنان بر ذمهاش باق ان قضای نمازها، به دلیل تأخیر در ادا، از دنیا برود، تماملف، با وجود امکه اگر م

مماند. این حالت نیز با حمت اله و رحمت پروردگار که مبتن بر تسهیل و رفع مسئولیت سنین از ملف است، ناسازگار
خواهد بود.

هذا مع إمان معارضته بأنّ حمه عدم وقوع الملّف ف تهلة بقائه مشغول الذمة بالفوائت بعد الموت، اقتضت إيجاب المبادرة
إليها إذ قلّما اتّفق للملّف أن يون عليه فوائت كثيرة لم يبادر إليها ف السعة إلا و قد مات مشغول الذمة بها أو بأكثرها.[6]

به بیان دیر مرحوم شیخ م خواهد اینونه اشال کند که قاعده لاحرج در مواردی جاری است که امتنان باشد، یعن هدف از
حم، رفع سخت و ایجاد سهولت برای ملف باشد. اما اگر رفع فوریت موجب شود که ملف به دلیل مرگ ناگهان با حجم

زیادی از عبادات قضا شده مشغولالذمه باق بماند، این دیر امتنان نیست، بله خلاف امتنان است. به تعبیر شیخ، این نتیجه با
حمت اله سازگار نیست؛ زیرا حمت اله اقتضا دارد که ملف از بار تالیف سنین خلاص یابد، نه اینه به دلیل تأخیر،

بدهاری عباداتاش افزایش یابد.

شیخ انصاری (اعل اله مقامه) در این بخش از بحث، با عبارت جمعبندیشده (و الحاصل)، چنین بیان مفرمایند: اینه الزام
به قضای فوری نمازهای فوتشده برای کس که تعداد زیادی فوائت بر عهده دارد، موجب عسر و حرج مشود، امری مسلّم و
غیرقابلانار است. این حم، چه بر اساس قول به مضایقه (لزوم قضای فوری نمازها) و چه بر اساس لزوم رعایت ترتیب بین
نمازها باشد، همچنان صادق است؛ زیرا در هر دو حالت، الزام به ترک سایر امور و پرداختن به قضای فوری فوائت، مستلزم

مشقت شدید خواهد بود.

بررس اثبات مواسعه بوسیله «قاعده لاحرج» بضمیمه اجماع مرکب توسط شیخ انصاری
شیخ انصاری (اعل اله مقامه) در «و الحاصل»، چنین مفرمایند: اینه الزام به قضای فوری نمازهای فوتشده برای کس که

تعداد زیادی فوائت بر عهده دارد، موجب عسر و حرج مشود، امری مسلّم و غیرقابلانار است، اما حم به نف فوریت در
مواردی که عسر و حرج وجود ندارد، نیازمند دلیل دیری غیر از «قاعده لاحرج» است. به عبارت دیر، صرف اثبات لاحرج در

موارد خاص که فوائت زیاد است، نمتواند دلیل بر رفع فوریت در تمام موارد باشد.



در ادامه، شیخ احتمال مدهد که ممن است کس در ذهن خود چنین استدلال کند؛ در مواردی که فوائت زیاد است، به دلیل
تحقق عسر و حرج، متوان فوریت را نف کرد؛ اما در مواردی که حرج وجود ندارد، بهواسطه اجماع مرکب، متوان حم به

رفع فوریت نمود. بدین صورت که قائلان به فوریت یا بهطور مطلق حم به فوریت دادهاند یا حم به مواسعه کردهاند، اما
هیچی از آنان بین موارد حرج و غیر حرج تفصیل ندادهاند. لذا، با توجه به این اجماع مرکب، یا باید قائل به فوریت در همه

موارد شد یا حم به مواسعه در همه موارد داد، و تفصیل میان این دو وجه پذیرفته نیست.

نمن كثر عليه الفوائت مسلّم، سواء قلنا بالمضايقة أم قلنا بلزوم الترتيب من دون المضايقة، ل و الحاصل: أنّ لزوم العسر عل
غير موضعه، لأنّ الفصل ف ب فك بالإجماع المركدليل آخر. و التمس مورد عدم الحرج يحتاج إل ف ّم بنفيهما عموما حتالح
الأحام التليفية بين موارد الحرج و غيرها، لثرة وقوعه ف الشريعة لا يعلم مخالفته ف هذه المسألة لقول الإمام عليه السلام، و

ا يمنع القطع غالبا، فافهم، فإنّه نافع فالمسائل مم أنّ غلبة الفصل بين الموردين ف نا، إلابعض الموارد مم إن كان القطع به ف
كثير من الموارد.[7]

شیخ انصاری (اعل اله مقامه) در پاسخ به استدلال تمس به اجماع مرکب، بیان مکند که این استدلال نیز تمام نیست و
تمس به آن در این موضع، صحیح نمباشد. وی در تبیین این مطلب مفرماید؛ تفصیل در احام تلیفیه بین مواردی که

شود و مواردی که موجب حرج نیست، امری متداول و شایع در شریعت است. برای نمونه، در شریعت اسلامموجب حرج م
مبینیم که اگر وضو گرفتن برای ملف حرج باشد، به او اجازه داده مشود که به تیمم روی آورد؛ اما اگر وضو برای وی
حرج نباشد، وضو واجب مشود. بنابراین، تفصیل در احام تلیفیه بر اساس وجود یا عدم وجود حرج، نهتنها امری نادر

نیست، بله بسیار شایع و معمول است.

بنابراین در مسئله حرج، ایجاد قول ثالث و تفصیل میان موارد، منافات با قول امام علیهالسلام ندارد. ایشان تصریح مکند که
در مواردی که احداث قول ثالث منجر به مخالفت با قول امام شود، این امر باطل است؛ اما در باب حرج، به دلیل وقوع فراوان
تفصیل میان موارد حرج و غیر حرج در شریعت، نمتوان از احداث قول ثالث، مخالفت با قول امام را استنباط کرد. به عبارت
و پذیرفتهشده است.به همین دلیل، در برخ ام و احداث قول ثالث، امری استثنایر، در موارد حرج، ایجاد تفصیل میان احدی
از موارد، متوان به جواز احداث قول ثالث قطع پیدا کرد و این امر اشال ندارد. در پایان، شیخ با عبارت «فافهم» به این نته

اشاره مکند که این تفصیل و نته ذکرشده، در بسیاری از موارد فقه مفید و قابلاستفاده است.

استدلال به نف ترتیب بین فائته و حاضره در استدلال به «لاحرج»
مرحوم شیخ انصاری (قدس سره) در این بخش به بررس مسئله رعایت ترتیب میان نمازهای فائته و حاضره از منظر قاعده لا

حرج مپردازند. ایشان استدلال مکنند که اگر قاعده لا حرج برای نف فوریت در قضای نمازهای فائته بهکار رود، همین قاعده
متواند در مواردی که رعایت ترتیب موجب حرج باشد، الزام به ترتیب را نیز نف کند.

و كيف كان، فهذا الدليل ‐ ف الضعف ‐ كسابقه، إلا أنّه ينف الترتيب أيضا و لو لم ينشأ من المضايقة، لأنّ مقتضاه وجوب
الاشتغال بالفوائت تحصيلا للترتيب بين الحاضرة و بين ما يمن تقديمه عليها من الفوائت، بل لو لم يشتغل بها أيضا كان ف نفس

تأخير الحاضرة حرج من جهة ضبط أواخر الأوقات بالساعات و العلامات إلا إذا قلنا بأنّ الواجب تأخير الحاضرة عن مجموع
الفوائت، لا عن كل فائتة حتّ يجب الاشتغال بها مهما أمن، فافهم.[8]

شیخ در توضیح این نته مفرمایند: اگر ملف بخواهد ترتیب را میان فائته و حاضره رعایت کند و این امر مستلزم حرج شود،
باید الزام به ترتیب نیز رفع گردد؛ زیرا تأخیر نماز حاضر برای رعایت ترتیب میان فائته و حاضره، بهویژه با توجه به ضرورت
ضبط دقیق اوقات، ساعات و علائم شرع، متواند برای ملف حرجآور باشد. به همین دلیل، قاعده لا حرج در چنین مواردی



جریان پیدا مکند.

بااینحال، شیخ ی استثنا مطرح مکنند و مفرمایند: «إلا إذا قلنا بأن الواجب تأخیر الحاضرة عن مجموع الفوائت.» یعن اگر
بوییم که ملف موظف است ابتدا تمام نمازهای فائته را بهجا آورد و سپس نماز حاضر را اقامه کند، دیر نیازی به رعایت

ترتیب میان تت نمازهای فائته و حاضره نیست و در نتیجه، حرج نیز به وجود نمآید.

بنابراین، شیخ نتیجه مگیرند که الزام به رعایت ترتیب در صورت که موجب حرج شود، متواند توسط قاعده لا حرج رفع گردد.
که حرج فوریت یا رفع ترتیب در موارد خاص ترتیب همچنان پابرجاست و قاعده لا حرج تنها برای نف ،اما در حالت کل

باشد، جریان دارد. ایشان در پایان تأکید مکنند که میان فوریت و ترتیب، لزوماً ملازمهای وجود ندارد و این دو حم متوانند
مستقل از یدیر مورد بررس قرار گیرند.

نظر حضرت استاد در استدلال به «قاعده لاحرج» بر مواسعه
مرحوم شیخ انصاری (قدس سره) در مسئله قاعده لاحرج، تمایزی میان حرج شخص و نوع قائل نشدهاند. ایشان معتقدند که

اگر حرج، مصداق و شخص باشد، در همان مواردی که ملف دچار مشقت است، حم فوریت ساقط مشود؛ اما در مواردی
که حرج وجود ندارد، فوریت همچنان پابرجا خواهد بود. این دیدگاه بر اساس ملاک شخص و موردی بنا شده است.

اما در اینجا اشال مطرح مشود که اگر حرج را نوع بدانیم، دیر تفاوت میان موارد مشقتزا و غیرمشقتزا نخواهد بود.
قاعده لاحرج در چنین حالت، بر اساس تسهیل عموم و برای رفع مشقت از نوع مردم جریان میابد. بهعبارتدیر، شارع در

چنین مواردی حرج نوع را ملاک قرار مدهد، نه حرج شخص و فردی.

صاحب جواهر (قدس سره) اصرار دارند که در اینجا مبایست حرج نوع را مبنای حم قرار دهیم. بر این اساس، اگر شارع
فوریت قضای نمازهای فائته را واجب کند، برای نوع مردم، حت با وجود قلت فوائت، این امر مشقتزا خواهد بود.

بهعنوانمثال، اگر فردی ملزم شود که بهمحض قضا شدن دو رکعت نماز صبح، آن را فوراً قضا کند، این الزام ممن است
برای برخ افراد مشل ایجاد نند؛ اما برای نوع مردم، چنین دستوری مستلزم مشقت خواهد بود. شارع در اینجا بهمنظور

تسهیل برای عموم ملفین، قاعده لاحرج را جاری کرده و فوریت را نف مکند.

اشال بر مرحوم شیخ از همین نته نشأت مگیرد که اگر حرج را بهعنوان ی مشقت نوع در نظر بیریم، دیر نیازی به
در موارد قلت فوائت نیز حرج نوع اه، حتاثبات عسر و حرج در اغلب موارد یا در فوائت کثیره نخواهد بود. بر اساس این ن

مطرح بوده و قاعده لاحرج جاری مشود.

اگر شارع حرج نوع را در نظر بیرد، حت در صورت که فوائت مردم بهطور معمول بین پنج تا ده نماز باشد و فوائت کثیره
نادر باشد، باز هم اصل فوریت قضای نماز برای نوع مردم مشقت دارد. زیرا اکثر مردم به دلیل کارها و ضرورتهای عرف

روزمره دچار مزاحمتهای هستند که الزام به قضای فوری نماز را دشوار مسازد.

بنابراین، اگر قاعده لاحرج را از منظر نوع بررس کنیم، همانگونه که در مواردی مانند «اصالة الطهاره» و «اصالة الاباحه»،
شارع تسهیل را برای نوع مردم در نظر گرفته است، در اینجا نیز حم به عدم فوریت، بر اساس همین قاعده و بهمنظور رفع

مشقت از نوع ملفین صادر مشود.

لحاظ مصلحت نوعیه در تشریع احام
برای پاسخ به بسیاری از شبهات م بایست به این نته توجه شود؛ وقت شارع مفرماید: «الطلاق بید من أخذ بالساق»، این



حم به لحاظ نوع و عموم انسانها است، نه صرفاً ی زوج یا زوجه خاص. بهعنوان مثال، ممن است زن تحصیلات عالیه و
توانایهای برجستهای داشته باشد، در حال که شوهرش فاقد این ویژگها باشد. برخ ممن است سؤال کنند: چرا در چنین

شرایط طلاق به دست مرد باشد؟ پاسخ این است که احام شارع بر اساس مصلحت نوعیه و وضعیت کل جامعه تشریع شده
است. شارع از ابتدا تا انتهای دوران تشریع، عموم انسانها را در نظر مگیرد و بر این اساس، طلاق را به دست مرد قرار داده

است؛ زیرا به طور کل، حفظ بنیان خانواده و مصالح آن در چنین چارچوب بهتر تأمین مشود.

همچنین، مثال دیری در رابطه با ولایت پدر و مادر مطرح است. ممن است سؤال شود که چرا پدر ولایت دارد ول مادر که
احترامش حت بیشتر از پدر واجب شده، ولایت ندارد؟ پاسخ این است که شارع در اینجا نیز مصلحت نوعیه را لحاظ کرده

است. بهطور نوع، تأمین مصالح فرزندان و مراقبت از آنها بر عهده پدر است. این حم به لحاظ شرایط کل جامعه و مصالح
فرزندان تشریع شده است، نه بر اساس شرایط خاص ی زمان، مان، یا فرد خاص. به همین دلیل، ولایت پدر و نیز قرار

گرفتن حق طلاق در دست مرد، بر اساس مصلحت نوعیهای است که شارع برای عموم انسانها و در تمام زمانها و مانها
در نظر گرفته است.

ی از تفاوتهای اساس بین نظریه امام خمین (ره) و سایر اصولیون در بحث خطابات قانونیه به موضوع ملاکات احام
بازمگردد. طبق نظر اکثر اصولیون، هنام که به افعال عبادی یا معاملات منریم، این سؤال مطرح مشود که آیا در این

فعل معین مصلحت وجود دارد یا خیر؟ برای مثال، نمازی که امروز صبح خوانده شده است، آیا ناه از فحشا و منر بوده
است؟ یا آیا قرب به خداوند حاصل شده است؟ همچنین در مورد ی معامله، آیا ملاک صحت یا فساد در آن وجود دارد؟ و در

مورد ربا، آیا ملاک حرمت موجود است؟

اما امام خمین (ره) معتقدند که ملاکات احام نباید در افعال شخصیه و صادره از اشخاص جستجو شود. از منظر ایشان،
ملاکات در خود جعل قانون نهفته است. به این معنا که ملاک در اصل تشریع قانون وجود دارد، نه در مصادیق جزئ. برای
عامه جعل شده است و به زن و شوهر خاص و مصلحت نوع مثال، قانون «الطلاق بید من اخذ بالساق» بر اساس ملاک
مربوط نمشود، این ناه در مورد نماز، روزه، حج، معاملات و سایر احام نیز صادق است. از این منظر، قانون به لحاظ

ملاک نوع و مصلحت عامه وضع مشود، نه بر اساس وضعیت خاص افراد.

نظریه خطابات قانونیه امام خمین (ره) تحول جدی در این عرصه ایجاد کرده است، مرحوم والد ما نیز بهشدت به این نظریه
امام خمین (ره) اصرار داشتند و از آن دفاع مکردند. از این منظر، قاعده «ما جعل علیم ف الدین من حرج» بدین معناست
که خداوند هیچ حم را که موجب مشقّت نوع باشد، جعل نرده است. بنابراین، بر اساس این ناه، فرق بین وجود فوائت
کثیره یا قلیله نیست؛ زیرا قانونذاری بر اساس نوع افراد و مصلحت عامه انجام مشود. این نته برای تمیل بحث ارائه شد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، «جواهر اللام (ط. القدیمة)»، ج 13، ص 52.

[2] ‏همان، ج 13، ص 52.

[3] ‏همان، ج 13، ص 52.
[4] ‏انصاری، مرتض بن محمدامین، «رسائل فقهیة (انصاری)»، ص 327.

[5] ‏همان، ص 327.
[6] ‏انصاری، رسائل فقهیة (انصاری)، ص 328.



[7] ‏همان، ص 328.

[8] ‏همان، ص 328.

منابع
.1414 ،ر الإسلامبن محمدامین، رسائل فقهیة (انصاری)، 1 ج، قم ‐ ایران، مجمع الف ‏انصاری، مرتض

‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، بیروت، دار إحياء التراث العرب، بتا.


