
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۲۳ بهمن ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 66 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
محقق اصفهان 7 بعد از نقد بر محقق نائین 7 به چند اشال و جواب مپردازند. اولین اشال این است که اگر اطلاق را به

معنای سریان بدانیم، نتیجه آن است که اطلاق و تقیید دو امر وجودی خواهند شد. پس این محذور که إذا استحال التقیید
استحال الإطلاق دیر پیش نخواهد آمد. جواب محقق اصفهان 7 از این اشال آن است که بر فرض اگر اطلاق را به معنای
سریان بدانیم، این معنا مأخوذ در موضوع نیست، بله فقط به این جهت است که حم شامل همهی افراد موضوع مشود.

مؤیدی که برای کلام محقق اصفهان 7 متوان اقامه کرد اینه اگر حم برای مطلق ذکر نشود و فقط گفته شود «العالم»، در
ن اطلاق ذاتن نیست ولمم ه در ما نحن فیه اطلاق لحاظر اینال دیتوان گفت که سریان وجود دارد. اشاین صورت نم

برای اصالة التوصلیة کاف است، هم چنان که در اشتراک احام میان عالم و جاهل به چنین اطلاق تمس کرهاند. محقق
اصفهان 7 در جواب مفرماید میان شمول احام نسبت به عالم و جاهل و ما نحن فیه فرق وجود دارد. در بحث علم و جهل،
همان دلیل که مگوید اخذ علم و جهل یا ش در موضوع حم محال است، همان دلیل مگوید این اوصاف در غرض مولا
دخالت ندارند، لن در ما نحن فیه، برهان دلالت دارد که اخذ قصد قربت در متعلق امر محال است، ول همین برهان دلالت

ندارد که قصد امر در غرض مولا دخیل نیست.

رابطهی میان اطلاق و تقیید
بحث در نسبت میان اطلاق و تقیید است. این مطلب از آنجا آغاز شد که محقق نائین 7 فرمود برای اثبات توصلیت نمتوان به

اصالة الاطلاق مراجعه کرد چون نسبت میان اطلاق و تقیید، مله و عدم مله است و در قیودی مانند قصد قربت که از
تقسیمات ثانویه هستند، تقیید محال است، پس اطلاق هم ممن نیست. به عبارت دیر، إذا استحال التقیید استحال الإطلاق.

محقق اصفهان 7 در مقابل، ابتدا احتمال تضایف میان اطلاق و تقیید را مطرح و آن را مورد نقد قرار داد. بعض در نقد رابطهی
تضایف میان اطلاق و تقیید گفتهاند تضایف در صورت است که محل قابلیت برای توارد هر دو را داشته باشد، و لن در ما نحن

فیه، اگر محل قابلیت برای تقیید را نداشته باشد، دیر تضایف معنا ندارد و نمتوان اطلاق را ثابت کرد. محقق اصفهان 7 این
شرط برای تضایف را قبول نرد؛ زیرا علت و معلول با هم رابطهی تضایف دارند و لن ممن است معلول قابلیت برای علیت را

نداشته باشد. ایشان در نهایت به صورت مختصر این قول را رد کرده و فرمودند میان اطلاق و تقیید رابطهی تضایف برقرار
نیست.

اما آنچه باق مماند این است که رابطهی میان اطلاق و تقیید یا از قبیل سلب و ایجاب است و یا از قبیل مله و عدم و یا از
قبیل تضاد. اگر رابطهی میان اطلاق و تقیید از قبیل مله و عدم باشد، محقق اصفهان 7 قبول دارد که در چنین فرض هر جا
که تقیید محال باشد به اطلاق نمتوان تمس کرد. لن ایشان معتقد است هر جا که تقیید ممن باشد رابطهی آن دو از قبیل
مله و عدم است و در جای که تقیید ممن نباشد اطلاق ضرورت پیدا مکند و رابطهی میان آنها سلب و ایجاب خواهد بود.

اما اینه اطلاق و تقیید دو امر وجودی باشند و رابطهی آنها تضاد باشد مورد پذیرش محقق اصفهان 7 نیست. بعد از این
مطلب، ایشان چند اشال و جواب مطرح کردند که ی از آنها به جهت دقّت که در آن است را مورد بررس بیشتر قرار

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مدهیم.

تنظیر اطلاق و تقیید به علم و جهل و جواب محقق اصفهان
ممن است کس به محقق اصفهان 7 اشال کند که اگر اطلاق لحاظ ممنوع شد، متوان از طریق اطلاق ذات اصالة

التوصلیة را اثبات کرد. نظیر این مطلب در اشتراک احام میان عالم و جاهل هم وجود دارد. با اینه علم و جهل از انقسامات
ثانویه به حساب مآیند و تقیید متعلق به علم و ظن و یا ش محال است و لن هیئت دارای اطلاق ذات است و شامل عالم و

جاهل مشود. همچنان که متوان به اطلاق ذات هیئت برای اثبات اشتراک احام بین عالم و جاهل تمس کرد متوان به
اطلاق ذات ماده برای نف قیدیت قصد قربت در متعلق امر تمس کرده و توصل بودن را اثبات کرد. محقق اصفهان 7 در

بیان اشال و جواب آن مفرماید:

فإن قلت: كما إنّ إطلاق الهيئة ذاتا ف مسألة شمول كل حم للعالم والجاهل دليل عل الشمول، فلين إطلاق المادة ذاتا هنا دليلا
عل عموم المتعلّق، فلا حاجة إل الإطلاق النظري والتوسعة اللحاظية، بل يف الإطلاق الذات، وان كان منشؤه عدم إمان

.التقييد النظري والتعميم اللحاظ

قلت: نفس امتناع توقّف الحم عل العلم أو الظن به أو الشك فيه، كامتناع دخل تعلّق إحدى الصفات به ف ترتّب الغرض الباعث
عل الحم دليل عل عدم دخل إحدى الصفات ف مرتبة من المراتب، لا إطلاق الهيئة ذاتا، فنفس البرهان الجاري ف جميع

المراتب دافع للتردد البدوي الحاصل للغافل، بخلاف ما نحن فيه، فان عدم تقييد متعلّق الأمر والإرادة معلوم بالبرهان. وأما دخله
ف الغرض وف الخروج عن عهدة الأمر، فلا والإطلاق النظري القابل لدفع الشكّ ممتنع، وعدم التقييد مع تسليم امتناعه لا يشف

عن عدم دخله فيما ذكر، ولا برهان ‐ كما ف تلك المسألة ‐ عل امتناع دخل داع إله ف الغرض.[1]

ایشان در جواب از این اشال مگوید برای اشتراک احام میان جاهل و عالم به اطلاق ذات هیئت تمس نشده است، بله
همان برهان که مگوید تقیید هیئت به علم و ظن محال است، همان برهان مگوید علم، جهل یا ظن در غرض مولا دخالت

ندارند. این صفات در هیچ مرتبهای از مراتب غرض از حم مولا دخالت ندارند. لن این مطلب در مورد قیدیت قصد امر
درست نیست. براهین که برای استحالهی اخذ قصد قربت در متعلق امر اقامه شدهاند دلالت ندارند که قصد قربت در غرض
مولا دخالت ندارد. بنابراین، برای اثبات اشتراک احام میان عالم و جاهل از طریق اطلاق ذات هیئت وارد نشدهایم تا همان

اطلاق در ماده بتواند ثابت کند که قصد قربت در غرض مولا دخالت ندارد. خلاصه اینه اطلاق ذات چه در هیئت و چه در ماده
که ضرورتاً ثابت شده است کاشفیت ن باشد و الا اطلاقاست که تقیید مم قابل تمس ندارد و اطلاق در جای قابلیت تمس

از مراد متلم ندارد.

تنها نتهای که ممن است به ذهن خطور کند اینه تفاوت بین مسئلهای که در آن قرار داریم و بحث علم و جهل چیست؟ چرا
در آنجا برهان دلالت دارد بر اینه علم نه قید حم است و نه در غرض مولا دخالت دارد، اما در مسئلهای که در حال بررس آن

هستیم، تنها برهان بر این دلالت مکند که تقیید مستحیل است، ول عدم دخالت قید را ثابت نمکند، به این معنا که شارع
نمتواند امر به نماز را مقید به قصد امر کند، اما عدم دخالت قصد قربت در غرض مولا برای ما مسلّم نیست؟ به نظر مرسد

که یا این مطلب در نزد محقق اصفهان 7 واضح بوده است یا آن را برای بررس دقیقتری واگذار کردهاند. روشن است که
بعض از قیود در غرض مولا دخالت ندارند و بعض دیر از قیودی هستند که احتمال دخالت آنها وجود دارد و لن اینه فارق

میان آنها چیست نیاز به تحلیل بیشتری دارد.

تمس به ظاهر خطاب برای اثبات توصلیت
سپس محقق اصفهان 7 اشال دیری را مطرح کرده و به آن پاسخ مدهد. ایشان مفرماید:

فإن قلت: إطلاق الهيئة عرفا يدل عل أن المتعلّق تمام المقصود، وهو متعلّق الغرض، فيفيد التوصلية، فحمله عل التعبدية ـ وأن



الأمر تمهيد وتوطئة لتحقيق موضوع الغرض ـ خلاف الظاهر.

قلت: هذا، وإن نسب إل بعض الأجلة[2] ( قده )، لنه مبتن عل تخيل أخصية الغرض، وحيث عرفت[3] أن ذات الفعل واف
بالغرض، وأن الشرائط دخيلة ف ترتب الغرض عل ما يقوم به، تعرف عدم أخصية الغرض، وعدم كون الأمر تمهيدا

وتوطئة[4].[5]

مستشل مگوید این هیئت بههرحال دارای اطلاق ظاهری و عرف است. ما در این بحث ی اطلاق لحاظ در نظر گرفتهایم و
در کنار آن، اطلاق ذات نیز مطرح است. اطلاق ذات همان اطلاق است که هنام استحالهی قید ضرورت پیدا مکند، در برابر
اطلاق عرف ل چنین است که غیر از آنها یاست. اما ظاهر عبارت مستش ان تقیید قابل تمسام امکه هن اطلاق لحاظ

نیز وجود دارد، یعن با صرف نظر از آن دو قسم اطلاق، از دیدگاه عرف، وقت مولا مگوید «صل»، اطلاق آن نشان مدهد که
بودن فعل دارد، یعن شود. بنابراین، این امر دلالت بر توصلتمام مقصود، خودِ نماز است و تمام غرض نیز در آن خلاصه م

نماز بهخودیخود تمام مقصود است، خواه قصد امر در آن باشد، خواه نباشد. این همان مفاد توصلیت است.

مستشل که خود فردی فاضل و دقیق است، مگوید اگر بخواهیم امرِ «صل» را حمل بر تعبدیت کنیم، نیاز به قرینهای داریم.
در مواردی که میان تعبدی و توصل بودن ی امر بحث مشود مانند مسئلهی خمس، اگر بخواهیم هیئت را بر تعبدیت حمل
کنیم، نیاز به ی مؤونه (قرینه) داریم و آن قرینه این است که امرِ مولا مقدمهای برای تحقق غرض باشد. تعبدیت یعن «الامر

کند در جایل تأکید مخود امر در تحقق غرض دخالت داشته باشد. اما مستش تمهید و توطئة لتحقق موضوع الغرض»؛ یعن
که قیدی نیامده است این خلاف ظاهر است، زیرا ظاهر این است که امر در تحقق غرض نقش ندارد و خودِ متعلق امر، تمام

الغرض است. بنابراین، اگر بخواهیم امر را حمل بر تعبدیت کنیم، باید بوییم که امر در تحقق غرض نقش دارد و بدون آن،
غرض مولا محقق نمشود، یعن باید قصد امر کند. پس، اشال این است که از ظاهر کلام متلم، حت بدون در نظر گرفتن

اطلاق، چنین برمآید که تمام الغرض، خودِ متعلق امر است، بدون اینه امر در آن نقش داشته باشد. این همان مفاد توصلیت
است. اما اگر بخواهیم آن را تعبدی بدانیم، باید بپذیریم که خود امر نیز در تحقق غرض دخیل است که این خلاف ظاهر است.

جواب محقق اصفهان
محقق اصفهان 7 در جواب مفرماید گرچه این مطلب از برخ بزرگان، یعن مرحوم سید محمد فشارک 7[6] بیان شده

است، اما این نظر بر اساس تخیل اخصبودن غرض است. ما قبلا گفتیم که بین اجزاء و شرایط تفاوت وجود دارد. جزء در
اصل غرض دخیل است، اما شرط در فعلیت غرض و ترتب آن بر مأموربه نقش دارد. از همین نته درمیابیم که غرض اخص
نیست و امر نیز تمهید و مقدمهای برای تحقق غرض بهشمار نمآید. بنابراین، نتیجه مگیریم که اگر بپذیریم امر مقدمهای برای

تحقق غرض است، این بدان معناست که بدون امر، غرض مولا محقق نمشود. اما این مطلب صحیح نیست، زیرا فعل،
بهتنهای و بدون نیاز به امر، برای تحقق غرض کاف است. مأموربه از اجزا و شرایط تشیل شده است. اما باید توجه داشت

که شرایط در اصل غرض دخالت ندارند، بله تنها در فعلیت غرض مؤثرند.

7 شد. در این صورت، محقق فشارکبودن غرض مطرح ماگر شرایط در اصل غرض دخیل بودند، آنگاه بحث اخص
متوانست چنین استدلال کند که یا خودِ فعل، تمام الغرض است، یا اینه علاوه بر فعل، امر نیز جزء غرض است. اگر خود

فعل، تمام الغرض باشد، نتیجهی آن توصلیت است. اما اگر امر هم در غرض دخیل باشد، نتیجه آن تعبدیت خواهد بود. البته،
این استدلال در صورت درست است که غرض را اخص فرض کنیم. اما اگر بوییم که امر در اصل غرض نقش ندارد و تنها
در فعلیت غرض تأثیرگذار است، دیر بحث اخصبودن غرض مطرح نخواهد شد. بنابراین، نمتوان گفت که تعبدیت مستلزم

اخصبودن غرض و توصلیت مستلزم غیر اخصبودن آن است. در نتیجه، حمل امر بر توصلیت، بر اساس این مبنا الزام
نخواهد بود. این نیز ی از اشالات و پاسخهای دقیق است که در این زمینه بیان شده است.



اشال و جواب دیر
آخرین اشال و جواب که محقق اصفهان 7 در این رابطه مطرح مکند اینه:

فإن قلت: إطلاق الهيئة يقتض التعبدية لان الوجوب التعبدي هو الوجوب لا عل تقدير خاص، بخلاف الوجوب التوصل فانه
وجوب عل تقدير عدم الداع من قبل نفس الملف.

قلت: الايجاب الحقيق جعل ما يمن أن يون داعيا، لا جعل الداع بالفعل، حت يستحيل مع وجود الداع إل الفعل من
الملّف، ولذا صح تليف العاص وان كان له الداع إل خلافه.[7]

مستشل مگوید: شما همهی راهها برای اثبات توصلیت را بستهاید! ابتدا گفتید اطلاق، ذات است و قابل استدلال نیست. سپس
بیان کردید که اطلاق، عدم است و وجودی نیست تا متضادین محسوب شود. در مرحله بعد گفتید که از اطلاق ذات نمتوان
برای اثبات توصلیت استفاده کرد. در نهایت هم اظهار داشتید که اطلاق عرف نیز برای اثبات توصلیت کاف نیست. اطلاق یا

ذات است، یا وجودی، یا ضروری، یا عرف، و در نهایت همه این موارد را رد کرده و تصریح مکنید که توصلیت با هیچکدام از
این اطلاقات قابل اثبات نیست. لن فرق بین توصلیت و تعبدیت این است که در وجوب تعبدی، الزام بدون هیچ قید و تقدیری

ثابت است؛ یعن هو الوجوب لا عل تقدیر خاص. اما در وجوب توصل، الزام مشروط به عدم وجود داع در ملف است؛
یعن وجوب عل تقدیر عدم الداع. بنابراین، متوانیم قائل به اصالة التعبدیة شویم و بوییم اگر مولا امری صادر کرد، چون
تعبدی و توصل به این صورت تعریف شدهاند که در تعبدی وجوب مطلق است و در توصل مشروط، در صورت ش باید

حم را بر تعبدیت حمل کنیم.

اما محقق اصفهان 7 در پاسخ مفرماید اگر امری که دلالت بر وجوب دارد، ناظر به فعلیت داع باشد، این مباحث مطرح
مشود، در حال که در واقع، تعبدی آن است که وجوب آن بدون هیچ قید و شرط ثابت باشد و توصل آن است که وجوب آن
وابسته به عدم وجود داع باشد. اما در حقیقت، امر و وجوب تنها امان داعویت ایجاد مکنند، نه اینکه داع بالفعل بسازند.
این امان داعویت، هم در وجوب تعبدی و هم در وجوب توصل وجود دارد. بنابراین، تفاوت میان این دو در این جهت وجود

ندارد، زیرا جعل وجوب یعن جعل چیزی که بتواند داع بر امتثال باشد، نه اینکه حتماً داع بالفعل ایجاد کند. به عبارت دیر،
اشال در جای است که شما بخواهید مسئلهی داعویت بالفعل را مطرح کنید.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 341-340.
[2]. هو المحقّق السيد محمد الفشارك رحمه اله. ولد سنة ١٢٥٣ ه ف قرية « فشارك » من توابع اصفهان. سافر ال العراق

وهو ابن إحدى عشرة سنة وجاور الحائر الشريف وكفّله هناك أخوه العالم السيد إبراهيم المعروف بالبير ، فمل العربية والمنطق
ثم اشتغل بالفقه وأصوله عل عدّة من علمائه كالعالم الشهير السيد ابن المجاهد الطباطبائ والشيخ الأردكان. ثم هاجر ال النجف

الأشرف حدود سنة ١٢٨٦ ه. وحضر بحث السيد المجدّد الشيرازي وسافر معه ال سامراء وتوطّنها معه ، ثم بعد وفاة السيد
المجدّد هاجر بأهله وأولاده ال الغري الشريف ، فشرع ف التدريس بحيث أكب عل الاستفادة منه الأفاضل.

توف ـ رحمه اله ـ ف شهر ذي القعدة الحرام سنة ١٣١٦ ه ودفن ف إحدى حجرات الصحن الشريف من جهة باب السوق البير
عل يسار الداخل اليه.

مقدمة وقاية الاذهان : ١٤٣ ومقدمة الرسائل الفشاركية.
[3]. وذلك ف التعليقة : ١٧٤.

[4]. قولنا : ( وعدم كون الأمر تمهيدا .. الخ ).



[5]. ‏اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ج 1، 341.
[6]. ایشان استاد مرحوم حاج شیخ عبدالریم حائری 7 است.

[7]. همان، 342.

منابع
‐ ‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.


