
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۱۶ بهمن ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 65 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
محقق نائین 7 مفرماید اطلاق در جای معنا دارد که بتواند مقسم برای افرادش باشد و در مورد قصد قربت این مطلب راه
ندارد. محقق اصفهان 7 در نقد محقق نائین 7 مفرماید این مطلب در فرض است که بخواهیم اطلاق را از قبیل لا بشرط

مقسم بدانیم، در حال که اطلاق از قبیل لا بشرط قسم است و لذا قسیم برای دو قسم دیر، یعن بشرط شء و بشرط لا است
و نه مقسم برای آن دو. ایشان در ادامه مفرماید اگر اطلاق را به معنای سریان که همان عموم بدل باشد دانستیم، در این

صورت اطلاق مقسم برای قصد قربت و عدم قصد قربت خواهد بود و لذا اشال محقق نائین 7 وارد خواهد بود. خلاصه اینه
از نظر محقق اصفهان 7 اطلاق و تقیید از قبیل مله و عدم خواهد بود در صورت که تقید ممن باشد، ول اگر تقیید ممن

نباشد – مثل ما نحن فیه – اطلاق ضروری خواهد شد و لذا رابطهی آنها از قبیل سلب و ایجاد خواهد بود.

اشال بر کلام محقق اصفهان و جواب ایشان
محقق اصفهان 7 بعد از توضیح مراد خود و نقد بر محقق نائین 7 به چند اشال و جواب مپردازند که برای روشنتر شدن

بحث بسیار مناسب است. اولین اشال این است که اگر اطلاق را به معنای سریان بدانیم، نتیجه آن است که اطلاق و تقیید دو
امر وجودی خواهند شد و اطلاق دیر عنوان عدم نخواهد داشت. به عبارت دیر، بحثهای که تا به حال داشتهایم بنا بر این

فرض است که اطلاق را عدم التقیید بدانیم و برای آن قائل به ی معنای عدم شویم، حال یا عدم در مقابل ایجاب و یا عدم در
معن عل ران[2] گفتیم که «المطلق ما دلگوید اگر همچون قدماء مثل صاحب معالم[1] 7 و دیل من مستشه. لمقابل مل
شائع ف جنسه»، یعن معنای که شیوع در جنس آن باشد که همان معنای سریان است، در این صورت اطلاق ی امر وجودی

است همان طور که تقیید نیز امری وجودی مباشد. پس این محذور که إذا استحال التقیید استحال الإطلاق دیر پیش نخواهد
آمد. محقق اصفهان 7 در توضیح این اشال و سپس جواب از آن مفرماید:

لا يقال: الإطلاق هنا ليس بمعن عدم التقييد، بل بمعن الإرسال، فهو تعين ف قبال تعين التقييد، وليس كالعدم بالإضافة إل الملة
حت يستحيل باستحالة التقييد.

لأنا نقول: ليس الإطلاق مأخوذا ف موضوع الحم، بل لتسرية الحم إل تمام أفراد موضوعه، فالموضوع نفس الطبيعة الغير
المتقيدة بشء، مع أنه من حيث الاستحالة ‐ أيضا ‐ كذلك؛ لأنّ الإرسال حت من هذه الجهة المستحيلة يوجب جميع المحاذير

المتقدمة.[3]

جواب محقق اصفهان 7 از این اشال آن است که بر فرض اگر اطلاق را به معنای سریان بدانیم، این معنا مأخوذ در موضوع
نیست، بله فقط به این جهت است که حم شامل همهی افراد موضوع مشود؛ مثلا در «أکرم کل عالم»، کلمهی «کل» دلالت

مکند که حم اکرام مربوط به همهی افراد عالم است، اما استغراق در معنای عالم وجود ندارد. اطلاق هم حالت برای لفظ
است – مخصوصاً اگر قائل شویم که اطلاق از اوصاف لفظ است – که حم را به همهی افراد سرایت مدهد. پس اگر اطلاق به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


معنای سریان باشد، دلالت نمکند که اطلاق ی امر وجودی است، بله اطلاق همان عدم القید است لن این فایده را دارد که
حم را در همهی افراد ساری و جاری مکند.

مؤیدی که برای کلام محقق اصفهان 7 متوان اقامه کرد اینه اگر حم برای مطلق ذکر نشود و فقط گفته شود «العالم»، در
این صورت نمتوان گفت که سریان وجود دارد. سریان وقت است که حم بیاید و مقتضای اطلاق، سریان این حم در همهی

افراد است. پس بدون حم چیزی با عنوان اطلاق و تقیید نخواهیم داشت.[4] بنابراین بین دو چیز باید فرق گذاشت: ی اینه
گفته شود سریان در مفهوم موضوع مطلق اخذ شده است که نتیجهاش وجودی بودن معنای مطلق شود، و دیر اینه سریان از

رابطهی میان عنوان مطلق و حم انتزاع مشود که در این صورت حم اختصاص به فرد خاص نخواهد داشت و نتیجهاش
این است که مطلق همان عدم القید خواهد بود. آنچه در کلمات قدماء وجود دارد همان معنای دوم است. البته آنها قائل شدهاند
که لازمهی کلامشان مجاز شدن مقید است و لن اگر کلام آنها را با دقت بررس کنیم، باید تحقیق که گفته شد را بپذیریم و الا
که برای استحاله قبلا ال متأخرین به آنها وارد خواهد بود. لذا اگر سریان را در مفهوم موضوع دخیل بدانیم، همان وجوهاش

ذکر کردیم بازمگردد؛ چون ارسال به معنای آن است که خصوصیات را باید در نظر گرفت در جای که قابلیت لحاظ آن
خصوصیات باشد که در این صورت اطلاق محال خواهد بود.

اشال دیر و جواب آن
بعض ممن است اشال کرده و بویند در هیئت ی اطلاق ذات وجود دارد و ی اطلاق لحاظ. اطلاق ذات یعن ماهیت اگر
نسبت به امور خارج از ذات و ذاتیاتش لحاظ نشود و فقط ذات آن ملاحظه شود، در این صورت این ماهیت بالذات مطلق است.
الماهیة من حیث ه لیست الا ه لا موجودة و لا معدومة که این به نوع اطلاق است و لن همان اطلاق ذات است. مستشل

مگوید عین این مطلب در ماده نیز جریان دارد. در ما نحن فیه، متعلق که همان ماده است قابلیت تقیید به قصد قربت را
ندارد، پس دارای اطلاق لحاظ نیست. لن این ماده دارای اطلاق ذات است و همان برای اثبات اصالة التوصلیة کاف است.

ذات ماده از حیث اینه قصد قربت قید آن باشد یا نباشد، عل السویة است و از این جهت برای اصالة التوصلیة نافع مباشد.
پس برای تمس به اصالة التوصلیة نیاز نیست از راه اطلاق ذات وارد شویم، بله اطلاق ذات ماده مدعا را اثبات خواهد کرد.

محقق اصفهان 7 در توضیح این اشال و جواب از آن مفرماید:

فإن قلت: كما إنّ إطلاق الهيئة ذاتا ف مسألة شمول كل حم للعالم والجاهل دليل عل الشمول، فلين إطلاق المادة ذاتا هنا دليلا
عل عموم المتعلّق، فلا حاجة إل الإطلاق النظري والتوسعة اللحاظية، بل يف الإطلاق الذات، وان كان منشؤه عدم إمان

.التقييد النظري والتعميم اللحاظ

قلت: نفس امتناع توقّف الحم عل العلم أو الظن به أو الشك فيه، كامتناع دخل تعلّق إحدى الصفات به ف ترتّب الغرض الباعث
عل الحم دليل عل عدم دخل إحدى الصفات ف مرتبة من المراتب، لا إطلاق الهيئة ذاتا، فنفس البرهان الجاري ف جميع

المراتب دافع للتردد البدوي الحاصل للغافل، بخلاف ما نحن فيه، فان عدم تقييد متعلّق الأمر والإرادة معلوم بالبرهان. وأما دخله
ف الغرض وف الخروج عن عهدة الأمر، فلا والإطلاق النظري القابل لدفع الشكّ ممتنع، وعدم التقييد مع تسليم امتناعه لا يشف

عن عدم دخله فيما ذكر، ولا برهان ‐ كما ف تلك المسألة ‐ عل امتناع دخل داع إله ف الغرض.[5]

از نظر مستشل همان محذوری که در تقیید به قصد قربت وجود دارد در علم و جهل نیز موجود است. اینه آیا خطابات نسبت
به عالم وجاهل اطلاق دارد، از آنجا که علم و جهل به حم از انقسامات ثانویه است، پس محال است که شارع متعلق امر خود

ال این است که اطلاق لحاظن اشبه اصالة الاطلاق نیز اینجا جاری نخواهد شد. ل را به این قیود مقید کند و لذا تمس
ممن نیست ول اطلاق ذات هیئت همچنان باق است، یعن وجوب با قطع نظر از هر شء دیری خارج از ذات شامل عالم و
جاهل مشود. پس متوان به اصالة الاطلاق از این جهت تمس کرد. از این جهت است که اصولیان همچون مرحوم شیخ 7



و مرحوم آخوند 7 قائلند احام و خطابات هم شامل عالم مشود و هم شامل جاهل.[6] اینه گفته شده است احام مشترک
بین عالم و جاهل است، دلیلش اطلاق خطابات است، و حال آنه اگر تقیید به علم محال است، همان کلام که در تقیید به قصد
قربت گفته مشود در اینجا هم باید گفت. اصولیان در بحث علم و جهل غیر از اینه به اجماع و ضرورت تمس مکنند دلیل
دیرشان همان اطلاق اخبار است. بنابراین در ما نحن فیه هم متوان به چنین اطلاق تمس کرد، گرچه اطلاق لحاظ ممن

نیست.

محقق اصفهان 7 در جواب مفرماید میان شمول احام نسبت به عالم و جاهل و ما نحن فیه فرق وجود دارد. در بحث علم و
جهل، همان دلیل که مگوید اخذ علم و جهل یا ش در موضوع حم محال است، همان دلیل مگوید این اوصاف در غرض
مولا دخالت ندارند، یعن برهان بر امتناع تقیید حم به علم مگوید علم در غرض مولا دخالت ندارد. لن در ما نحن فیه، برهان

دلالت دارد که اخذ قصد قربت در متعلق امر محال است ول همین برهان دلالت ندارد که قصد امر در غرض مولا دخیل نیست.
پس این دلیل نمتواند اطلاق هیئت را نیز ثابت کند. نتیجه آنه در بحث اشتراک احام نیازی نیست به اطلاق ذات تمس شود

تا همین مناط را در بحث از قصد قربت نیز جاری کنیم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. ‏حسن بن زین الدین ابنشهید ثان، معالم الدین و ملاذ المجتهدین (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة

النشر الإسلام، بتا)، 150.
[2]. ‏ابوالقاسم میرزای قم، القوانین المحمة ف الأصول (قم: احياء التب الاسلامية، 1430)، ج 1، 321.

[3]. ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 340.
[4]. البته اصل این بحث در باب مطلق و مقید خواهد آمد و توضیحات ما در اینجا عل المبن است.

[5]. ‏اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ج 1، 341-340.
[6]. ‏مرتض انصاری، فرائد الأصول‏ (قم: مجمع الفر الاسلام‏، 1428)، ج 1، 113؛ محمد کاظم آخوند خراسان، کفایة

الأصول (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430)، ج 1، 170.

منابع
‐ ‏آخوند خراسان، محمد کاظم‏. کفایة الأصول. 3 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.

‐ ‏ابنشهید ثان، حسن بن زین الدین‏. معالم الدین و ملاذ المجتهدین. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر
الإسلام، بتا.

‐ ‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.
‐ ‏انصاری، مرتض‏. فرائد الأصول‏. 4 ج. قم: مجمع الفر الاسلام‏، 1428.

‐ ‏میرزای قم، ابوالقاسم‏. القوانین المحمة ف الأصول. 4 ج. قم: احياء التب الاسلامية، 1430.


