
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۲۸ آبان ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 27 

بسم اله الرحمن الرحیم 

بیان اشال سوم بر مفهوم وصف در آیهی شریفهی سوره حجرات 

ملاحظه فرمودید در استدلال به مفهوم وصف در آیه شریفه سوره حجرات تاکنون دو اشال را ذکر کردیم. اشال سوم این
است که گفتهاند در این آیه شریفه فاسق صفت است برای مخبر. ما اگر مقام ثبوت را ملاحظه کنیم، در مقام ثبوت، اهمال

امان ندارد، بر عس مقام اثبات که در آن اجمال و اهمال امان دارد. گاه متلم لفظ را مگوید نسبت به ی قیدی، کلام
خودش را به حسب ظاهر و در مقام اثبات، مهمل مگذارد؛ مقصودش این است که مخاطب درست متوجه قیود نشود. فرق بین
اجمال و اهمال در این است که در اجمال بنا دارد مخاطب نفهمد؛ از او سؤال مکنند که شما چه کس را دیدید؟ مگوید رأیت
رجل اما دیر نمگوید چه کس بوده؛ این مشود اجمال؛ اما گاه توجه به قیود ندارد و کلام خودش را مهمل مگذارد، اینطور

نیست که بخواهد مخاطب نفهمد، بله اصلا خود متلم نسبت به آن قید توجه ندارد. در اصول، اصولیین مگویند اجمال و
اهمال در مقام اثبات راه دارد؛ یعن در کلام متلم که مقام اثبات را تشیل مدهد، راه دارد؛ اما در نفس الامر و در مقام ثبوت،
اهمال معقول نیست. در نفس متلم، آیا وقت متلم گفت أعتق رقبة، در باطن خود رقبه کافره را اراده کرده، رقبه مؤمنه را اراده

کرده است یا اعم از مؤمنه و کافره را؟

ی از اینها باید باشد، اما نمتوانیم بوییم در واقع نیز نزد خود متلم، مطلب روشن نیست؛ از این تعبیر مکنند به اینه اهمال
در مقام ثبوت معقول نیست. حال، در مانحن فیه مگوییم یا خداوند تبارک و تعال وجوب تبین را شرط برای عمل به خبر فاسق

قرار داده است یا آن را مقید کرده به اعم از فاسق و عادل؛ در مقام ثبوت، در واقع خداوند یا حم وجوب تبین را مقید به
خصوص فاسق کرده یا به اعم از فاسق و عادل مقید کرده است؛ یعن یا مقصود خدا این است که اگر فاسق خبر آورد، تبین
واجب است؛ یا مقصود خدا این است که اگر کس خبر آورد، چه عادل و چه فاسق، تبین واجب است. از آنجا که اهمال در
مقام ثبوت محال است، در اینجا تقید ضرورت دارد؛ یعن ما نمتوانیم بوییم در واقع، اصلا نزد خداوند و در نفس الامر هم

معلوم نیست و مهمل است؛ نه، در واقع ی از این دوتاست. مستشل مخواهد نتیجه بیرد حالا که تقید ضرورت دارد، معنای
آوردن فاسق نف قید اطلاق نیست؛ ـ این را خوب دقت کنید ـ ما دیر از آوردن قید فاسق احتراز را استفاده نمکنیم؛ نمتوانیم
بوییم حالا که مولا قید فاسق را آورد، برای این است که از قید دیر ـ یعن قید اطلاق ـ احتراز کند؛ بله تقید ضرورت دارد؛ یا

خصوص فاسق است یا اعم از فاسق و عادل است. و در واقع، از ی از این دو قید، یعن یا خصوص فاسق یا قید اطلاق،
خارج نیست؛ تقید که ضرورت پیدا کرد، نتیجه مگیرند آوردن قید فاسق دیر مشعر به علیت هم نیست، و اینطور نیست که از

قید صورت اطلاق احتراز باشد. شاید ذکر قید فاسق برای این باشد که خداوند مخواهد در عین این که اینجا وجوب تبین را
برای مطلق خبر ذکر مکند، اشارهای هم به فاسق بودن ولید داشته باشد؛ و الا برای احتراز از قید اطلاق نیست. این خلاصه

اشال.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


پاسخ اشال سوم 

ببینیم آیا این اشال سوم قابل جواب است یا نه؟ مرحوم آقای خوئ در صفحهی 155 از جلد 2 کتاب مصباح الاصول بیان
کردهاند که ما قبول داریم اهمال در مقام ثبوت محال است؛ این روشن است؛ اما تقید به اطلاق، در جای که مرادش اطلاق

است، ضرورت ندارد؛ برای اینه در حقیقتِ اطلاق و در تعریف اطلاق دو مبنا وجود دارد؛ ی مبنا که قدما داشتند، و آن این
که اطلاق را عبارت از جمع القیود قرار مدادند؛ یعن مگفتند أعتق رقبة، رقبه که اطلاق دارد، متلم در حین کلام، همه قیود
را در نظر گرفته است؛ یعن کافره بودن را در نظر گرفته است، مؤمنه بودن را در نظر مگیرد، کبیره بودن را در نظر مگیرد،

تمام قیود را نظر مگیرد. اگر ما اطلاق را به جمع القیود تعریف کردیم، مگوییم رقبه در این مثال، به این قید اطلاق مقید
است. اما متأخرین مگویند اطلاق عبارت از جمع القیود نیست و بله رفض القیود است. ممن است در امتحان درسهای

خارج این را از شما سؤال کنند که اطلاق، رفض القیود است یا جمع القیود؟ فرقش چیست؟

 ـ این را خوب دقت  کنید و ما هم در بحث مطلق و مقید، مفصل بحث کردهایم. ـ اطلاق یعن عدم لحاظ قیود، عدم لحاظ
خصوصیات، اصلا متلم خصوصیت را در نظر نمگیرد؛ مگوید أعتق رقبة جئن برجل اما خصوصیت این رجل، مؤمن

باشد یا کافر، آن را در نظر نمگیرد؛ نه اینه مگوید همه خصوصیات برای من علالسویه است. بنابراین، اطلاق عبارت از
رفض القیود است و در این صورت، مگوییم تقید نسبت به خصوص فاسق معنا دارد؛ اما جای که متلم اعم را اراده کند،

تقید به اطلاق لازم نیست؛ برای اینه اطلاق عبارت است از رفض القیود. به عبارت دیر، طبق این مبنا که ما مگوییم اطلاق
رفض القیود است، اگر متلم حجیت خصوص خبر عادل را اراده کند، باید آن را مقید به فاسق بند، اما اگر نظرش این باشد

که نه خبر فاسق و نه خبر عادل، هیچدام حجیت ندارد، اینجا لازم نیست به اطلاق تقید بزند. پس، جواب از اشال در همین
جمله شد؛ اهمال در مقام ثبوت را قبول داریم معقول نیست؛ اما تقید به اطلاق ضرورت ندارد؛ جای که مراد متلم اطلاق است،

تقید به اطلاق هیچ ضرورت ندارد. این هم اشال سوم.

اشال چهارم بر مفهوم وصف 

اشال چهارم که آخرین اشال است، مستشل مگوید شما از مهفوم وصف در این آیه شریفه مخواهید استفاده کنید که
ب المعصیة فلم یرت گوید اگر کسکند، من ندارد؛ وی سه مورد را سؤال مخبر عادل حجیت دارد و نیازی به وجوب تبی
أول بلوغه الآن روز اول بلوغش است، هیچ معصیت نرده است، از آن طرف مله عدالت هم برای او حاصل نشده است؛ نه

متوانیم به او فاسق بوییم و نه متوانیم او را عادل بخوانیم؛ شما اگر بخواهید از آیه مفهوم بیرید، آیه مگوید اگر فاسق خبر
آورد، تبین واجب است؛ پس در مورد این شخص هم که نه عالم است و نه فاسق، نباید تبین واجب باشد؛ در حال که هیچ کس
این را  ملتزم نمشود؛ هیچ کس نمگوید اگر بچهای که روز اول بلوغش مرتب معصیت نشده است و مله عدالت هم ندارد
خبری آورد، تبین ننید. همچنین در مورد صب، که فسق و عدالت معنا ندارد؛ در مجنون هم فسق و عدالت معنا ندارد. پس در
اینها هم بوییم تبین بر طبق مفهوم آیه واجب نیست. خلاصه اشال این است که اگر از آیه بخواهیم مفهوم وصف را استفاده

کنیم، معنایش این است که تبین فقط در خصوص خبر فاسق واجب است، اما در این سه گروه که مثال زدیم، به علاوهی
شخص که عادل است، در این چهار گروه واجب نیست؛ در حال که در آن سه گروه را هیچ فقیه ملتزم نمشود و نمپذیرد

که وجوب تبین در خبر آنها نیست. این هم اشال چهارم.



پاسخ اشال چهارم 

از این اشال چهارم سه جواب داده شده است. جواب اول این است که اصلا ما واسطهای بین فسق و عدالت نداریم؛ در همان
فرض اول که مستشل گفت، مستشل مخواهد موردی را فرض کند که نه فاسق است و نه عادل؛ مگوییم نه، ما واسطه

نداریم؛ کس که فاسق نیست، عادل است؛ و کس که عادل نیست، فاسق است. مشهور نیز همین را قائل هستند. این اولا. ثانیاً: ـ
معنای کل گوید مفهوم آیه یدر اینجا هست؟ م الگوییم چه اشه قبول کنیم واسطه دارد، مم ـ  بر فرض اینجواب دو

است، مگوید اگر کس فاسق نبود، تبین در خبر او واجب نیست. این مواردی که شما گفتید، همه را هم شامل مشود، قبول
داریم؛ اما با ادلهی خاصه مآییم همین مفهوم را تقیید مزنیم؛ مگوییم دلیل داریم  که اگر کس که لم یرتب المعصیة ولم

کنند؛ یا دلیلنند، عمل نمة العدالة، خبر آورد، بنای عقلا، سیره متشرعه این است که به خبرش تا اطمینان پیدا نن له ملی
که مگوید خبر مجنون کالعدم است؛ و یا دلیل که مگوید خبر صب کالعدم است. این ادله مآید مفهوم این آیه شریفه را

تقیید مزند. این هم جواب دوم که در اینجا وجود دارد. جواب سوم این است که آیه اصلا در مورد خبری است که عقلا، لو لا
این ردع شارع، به آن عمل مکردند. عقلا وقت کس برایشان خبر بیاورد، عمل مکنند، ی آدم موجه اگر خبر آورد، به آن
عمل مکنند، حالا شارع آمده ی مقدار دایره را محدود کرده و گفته اگر آن شخص فاسق بود، به خبرش عمل ننید. در این

جواب سوم مخواهیم بوییم اصلا خبر صب و مجنون از موضوع آیه خارج است؛ آیه در مورد خبری است که اگر این
مخالفت و ردع شارع نبود، عقلا به آن خبر عمل مکردند؛ در حال که عقلا به خبر صب و مجنون عمل نمکنند. بنابراین،

اشال چهارم هم مواجه با این سه جواب است که عرض کردیم. تا اینجا استدلال به مفهوم وصف در آیه شریفه تمام مشود.
دو بیان دیر هم هست که این را ان شا اله فردا دنبال مکنیم. 


