
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۰۶ بهمن ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 62 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
سه فرق میان قصد امر و دواع دیر وجود دارد. فرق اول این است که قصد حسن متوقف بر حسن است ول حسن متوقف بر

دواع قصد حسن نیست. همین طور است راجع به مصلحت و قصد مصلحت. فرق دوم این است که امر داعویت دارد ول
دیر این خصوصیت را ندارند. فرق سوم این است که بنا بر مبنای صاحب جواهر 7، این دواع موجب مقربیت و عبادیت

فعل نیستند بله عبادیت با قصد امر محقق مشود و لن اگر این دواع را در عرض قصد امر بدانیم، در این صورت
محذورات سابق دوباره جریان میابند. خلاصهی مطالب اینه مرحوم آخوند 7 اخذ قصد امر در متعلق را در امر اول مستحیل
مداند و مگوید اخذ آن در متعلق امر دوم نیز لغو است. بزرگان دیر مثل محقق عراق 7 اخذ آن در متعلق امر اول را محال

مدانند ولن معتقدند در امر دوم این اخذ ممن است. لن به نظر ما اخذ آن هم در متعلق امر اول و هم در امر دوم ممن
است. اما در مورد سایر دواع، مرحوم آخوند 7 مگوید اخذ آنها در مأمور به ثبوتاً ممن است ول از نظر اثبات معتبر نیست.

بزرگان مثل محقق بروجردی 7، محقق نائین 7 و مرحوم امام 7 معتقدند همان اشالات که در اخذ قصد امر وجود دارد در
وجود دارد، آن محذورات در سایر دواع که میان قصد امر و سایر دواع نیز راه دارد. به نظر ما با این سه فرق سایر دواع
جریان ندارد. محقق نائین 7 شق سوم برای عبادیت عمل مطرح کردهاند با عنوان «کون العمل له» که قدر جامع میان قصد

امر، قصد حسن، قصد مصلحت و مانند آن است. محقق خوئ 7 در اشال نقض بر استاد خود مفرماید اگر اخذ چنین
قصدی در امر اول محال است لاجرم باید در امر دوم نیز مستحیل باشد، در حال که محقق نائین 7 قائل است اخذ آن در امر
دوم ممن است. اما اشال حلّ به فرمایش ایشان این است که این بیان در جای است که ی اراده وجود داشته باشد و حال

آنه در مقام، دو اراده موجود است.

بر محقق نائین ال محقق خوئتتمهی اش
محقق خوئ 7 در ادامهی کلام اشال بر استادشان مفرماید اینه داع در سلسلهی علل اراده باشد، لابد مراد از اراده همان

ارادهی تشریع است. لن اینه اسم این جعل، حم، تشریع و انشاء را اراده بذاریم از اساس صحیح نیست. ایشان مفرماید:

و أما ما أفاده (قده) من ان الإرادة التشريعية تتعلق بما يوجده العبد و تتعلق به إرادته التوينية فيرد عليه ما ذكرناه سابقاً من انه لا
معن للإرادة التشريعية ف مقابل الإرادة التوينية الا ان يون المراد من الإرادة التشريعية الأمر الصادر من المول المتعلق بفعل
الملف، و لن عل هذا الفرض فالإرادة التشريعية ف المقام واحدة دون الإرادة التوينية، و ذلك لأن وحدة الإرادة التشريعية و

تعددها تتبع وحدة الغرض و تعدده و حيث ان الغرض ف المقام واحد قائم بالمجموع المركب منهما، لفرض كون الواجب
ارتباطياً فبطبيعة الحال الإرادة التشريعية المتعلقة به أيضا واحدة.

و قد تحصل من ذلك انه لا مانع من أخذ الجامع بين جميع الدواع القربية ف متعلق الأمر و ان قلنا باستحالة أخذ خصوص
قصد الأمر فيه كما انه لا مانع من أخذ بقية الدواع القربية فيه.[1]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تقسیم اراده به ارادهی توین و تشریع صحیح نیست، بله اراده همیشه توین است، چه ارادهای که از مولا و چه ارادهای که
از عبد صادر مشود. اراده ی امر توین است و ارتباط با تشریع ندارد. در جای که شارع امر مکند ارادهای با این عنوان
وجود ندارد بله حم را بر ذمهی ملف اعتبار مکند. اینه اسم این اعتبار را اراده بذاریم حرف تمام نیست. بنابراین کلام

محقق نائین 7 که فرمود ارادهی تشریع به فعل عبد تعلق پیدا مکند و عبد با ارادهی توین آن فعل را اتیان مکند محل
اشال است. چیزی به نام ارادهی تشریع وجود ندارد مر اینه مراد از آن همان امر مولا باشد که در این صورت اردهی

تشریع در این مقام واحد خواهد بود؛ زیرا غرض واحد است.

ار ارادهی تشریعان
محقق خوئ 7 در جواب حلّ خود فرمود اشال که محقق نائین 7 کردهاند در فرض است که ی اراده داشته باشیم، لن در
اینجا دو اراده وجود دارد که ی به فعل خارج تعلق گرفته است و دیری به داع نفسان. چون دو مراد است پس دو اراده هم

وجود دارد و نمشود ی اراده به دو فعل تعلق پیدا کند.این مطلب در فرض است که مقصود از اراده، ارادهی توین باشد.
اما اگر مقصود ایشان ارادهی تشریع باشد، در این صورت ی اراده بیشتر نداریم. فرق میان ارادهی توین و تشریع این

است که اول تابع مراد است و اگر دو فعل متعلق قرار گیرند، در این صورت دو اراده لازم است و در این بین فرق نمکند که
آن متعلق، فعل خارج باشد یا نفسان. اما در ارادهی تشریع، غرض ملاک است و اگر چند فعل دارای غرض واحد باشند، در

این صورت ی اراده تشریع وجود دارد و اگر غرض متعدد شود، ارادهی تشریع نیز متعدد خواهد شد. در این مقام از آنجا
که فرض ما این است که غرض واحد به مجموع فعل مرکب تعلق گرفته است که عبارت باشد از فعل خارج به علاوهی قدر

جامع میان دواع، به تبع غرض واحد ارادهی واحد وجود دارد.

7 که در کلمات محقق اصفهان – و تشریع وینآید که ایشان اصل تقسیم اراده به ت7 برم بنابراین، از فرمایش محقق خوئ
7 دیدهایم نظریهی محقق اصفهان ار ارادهی تشریعار این تقسیم آمده است – را نپذیرفتهاند. اولین نظریهای که در اننیز ان

است. ایشان مفرماید:

أنّ الإرادة التشريعية، حقيقتها الأمر و النه، و أن حقيقة الإرادة و المشية، ه التوينية، فافهم، فانّ نيل هذا المرام، بعيد عن
غالب الأفهام.[2]

اراده‌ی تشریع از نظر ایشان چیزی جز همان جعل و انشاء نیست. ما هم همین نظریه را تقویت کردهایم که اراده تنها منحصر
در ارادهی توین است.

ال بر جواب محقق خوئاش
به نظر ما محقق نائین 7 در اشال خود خیل بر روی لفظ اراده تأکید ندارد و به جای اراده متوان امر مولا و خطاب او را
قرار دهیم. بالاخره این دواع را در متعلق خطاب مولا نمتوان اخذ کرد. لذا اینه به ایشان گفته شود اگر مراد شما ارادهی

توین باشد جوابش روشن است و اگر ارادهی تشریع باشد هم اشال وارد نیست، این جواب مناسب نیست. ایشان معتقد
است اگر دواع را بخواهیم در متعلق خطاب اخذ کنیم با اشال دور مواجه هستیم، چرا که آنچه بنا بر فرض متقدم است

متأخر شده است. لذا با تقسیم اراده به توین و تشریع نمتوان اشال ایشان را حل کرد. البته اگر محقق خوئ 7 به همان
جواب اکتفاء مکرد که در اینجا دو فعل وجود دارد و هر فعل ارادهای مستقل مطلبد و لذا محذور دور برطرف مشود، چنین

جواب متواند اشال محقق نائین 7 را حل کند.

ال محقق نائینجواب از اش
ما در جواب از محقق نائین 7 از راه دیری وارد مشویم. قبلا گفتیم که مرحوم آخوند در نهایت با محذوری مواجه شد که

نتوانست آن را حل کند و آن محذور عبارت از داعویة الشء لداعویة نفسه است. لذا ایشان در آخر قائل به استحالهی اخذ قصد



امر در متعلق شده است. اما آن اشال که محقق نائین 7 در آخر نتوانست حل کند همان است که در ما نحن فیه به آن
مپردازیم. این اشال اختصاص به قدر جامع میان دواع ندارد و در مطلق دواع، چه قصد امر و چه سایر دواع هم وارد

است. دواع در سلسلهی علل جعل هستند و اگر در متعلق اخذ شوند، لازم مآید که در سلسلهی معلولات واقع شوند و این
تقدم المتأخر است که محال مباشد. البته این مربوط به اخذ داع در فعل ملف است و لن از آنجا که میان ارادهی فاعل و

ارادهی آمر ملازمه وجود دارد، چیزی که در فعل فاعل محال است نمتواند در جعل آمر اخذ شود.

لن به نظر مرسد آنچه که امر مولا متوقف بر آن است وجود حقیق داع نیست بله داع با وجود تصوری و علم نیز
متواند در متعلق اخذ شود. مولا در هنام امر، داع را تصور مکند و آن را قید متعلق قرار مدهد. بله! وجود حقیق این

داع هنام اتیان فعل در عبد محقق است و ملف قبل از ارادهی فعل باید داع را در نفس خود موجود کند تا بعد از آن اراده
کرده و فعل را امتثال کند. بنابراین، اگر میان داع عند المولا و داع عند العبد تفی کنیم، مشل برطرف خواهد شد. مضاف

بر اینه ما اصلا قبول نداریم که داع در سلسلهی علل ارادهی توین ملف است. ممن است کس بوید ممن است عبد
ارادهی فعل داشته باشد قبل از اینه این داع در ذهن او حاضر شده باشد. ملف متواند صلاة به داع القربه را اراده کند

بدون اینه داع القربة منشأ برای اراده او باشد و آنچه منشأ اراده شده است امور دیری است.

خلاصه اینه اگر بویید میان ارادهی مولا و ارادهی عبد ملازمه برقرار است و لذا آنچه داع برای اراده عبد شده است نمتواند
در متعلق اخذ شود، مگوییم وجود حقیق داع در عبد موجود است ولن آنچه در متعلق امر مولا اخذ شده است وجود

تصوری داع مباشد. اما در ناحیهی عبد نیز آنچه منشأ اراده او شده است دواع نیست و این مسئله مسلم نمباشد. آنچه
دخیل در ارادهی عبد است و جزء علت اخیر آن مباشد همان امر مولاست، البته بنا بر مبنای مشهور که امر را داع مدانند و
نه بر مبنای محقق بروجردی 7. بعد از اینه امر داع برای فعل ملف شد ارادهی او به فعل به داع القربة تعلق مگیرد. لذا به

نظر مرسد اصل کلام محقق نائین 7 مخدوش است. آنچه در اینجا مسئله را بر ایشان مشل کرده است الفاظ مشترکه
مباشد. در آخر مگوییم هم اخذ قصد امر در متعلق امر اول ممن است و هم اخذ قصد امر در متعلق امر دوم. همچنین اخذ

سایر دواع در متعلق امر هیچ محذوری ندارد. هذا تمام اللام در مقام اول، و بعد از این به بحث در مقام دوم مپردازیم که
اصل لفظ در مقام باشد.

مقتضای اصل لفظ
بحث در این است که هنام ش در تعبدیت و توصلیتِ مأمور به، آیا مقتضای اصل لفظ عبارت از اصالة التوصلیة است یا

اصالة التعبدیة؟

فرمایش شیخ انصاری در تمس به اطلاق
شیخ انصاری 7 از کسان است که قائل به استحالهی اخذ قصد امر در متعلق تلیف است و لن در هنام ش متوانیم به

اصالة الاطلاق برای اثبات توصلیت تمس کنیم. ایشان مفرماید:

فالحق الحقيق بالتصديق هو: أنّ ظاهر الأمر يقتض التوصلية، إذ ليس المستفاد من الأمر إلا تعلّق الطلب ‐ الذي هو مدلول الهيئة
للفعل ‐ عل ما هو مدلول المادة، و بعد إيجاد الملّف نفس الفعل ف الخارج لا مناص من سقوط الطلب، لامتناع طلب الحاصل.

و ذلك ف الأدلّة اللفظية ظاهر.[3]

اشال محقق نائین بر شیخ انصاری
محقق نائین 7 در اشال بر ایشان مفرماید تمس به اصالة الأطلاق در صورت صحیح است که نسبت میان اطلاق و تقیید را

تضاد بدانیم تا اگر ی از ضدین محال شد، ضد آخر ثابت شود، زیرا اطلاق و تقیید ضدّان لا ثالث لهما مباشند. ایشان
مفرماید:



فلا أصالة التوصلية تجري ف المقام و لا أصالة التّعبدية فيما لم يحرز توصليته و تعبديته. اما جريان أصالة التّوصلية، فلا نعقل
لها معن سوى دعوى: انّ إطلاق الأمر يقتض التّوصلية، و حيث قد عرفت امتناع التّقييد فلا معن لدعوى إطلاق الأمر، فانّ

امتناع التّقييد يستلزم امتناع الإطلاق، بناء عل ما هو الحق: من انّ التّقابل بين الإطلاق و التّقييد تقابل العدم و الملة، كما هو
طريقة سلطان المحقّقين و من تأخّر عنه.

و عليه يبتن عدم استلزام التّقييد للمجازية. و السر ف ذلك: هو انّ الإطلاق انّما يستفاد ح من مقدّمات الحمة، و ليس نفس اللّفظ
متفّلا له، كما هو مقالة من يقول: بأنّ التّقابل بينهما تقابل التّضاد، و عليه يبتن كون التّقييد مجازا. و من مقدّمات الحمة عدم
بيان القيد مع انّه كان بصدد البيان، و من المعلوم: انّ هذه المقدّمة انّما تصح فيما إذا أمن بيان القيد حتّ يستشف من عدم

بيانه عدم اعتباره، لا فيما إذا لم يمن كما فيما نحن فيه، فانّ عدم بيان ذلك انّما يون لعدم إمانه لا لعدم اعتباره كما هو واضح.
بل لو قلنا: انّ التّقابل بين الإطلاق و التّقييد هو التّضاد ‐ كما هو مسلك من تقدّم عل سلطان المحقّقين ‐ كان الأمر كذلك، فانّ
الإطلاق يون ح عبارة عن الإرسال و التّساوي ف الخصوصيات، و هذا انّما يون إذا أمن التّقييد بخصوصية خاصة، و إلا فلا

يمن الإرسال كما هو واضح.

و بالجملة: بعد امتناع التّقييد بقصد الأمر و غير ذلك من الدّواع لا يمن القول بأصالة التّوصلية اعتمادا عل الإطلاق، إذ لا
إطلاق ف البين يمن التّمسك به.

و العجب من الشّيخ قده، فانّه مع تسليمه كون امتناع التّقييد يوجب امتناع الإطلاق، و لن مع ذلك يقول ف المقام: انّ ظاهر الأمر
يقتض التّوصلية، و لم يظهر لنا المراد من الظّهور، إذ لا نعقل للظّهور معن سوى الإطلاق، و المفروض انّه هو بنفسه قد أنر

الإطلاق، فراجع عبارة التّقرير ف هذا المقام، فانّها ربما لا تخلو عن توهم التّناقض.

و عل كل حال، لا موقع لأصالة التّوصلية، كما انّه لا موقع لأصالة التّعبدية، كما ربما يظهر من بعض اللمات، نظرا إل انّ الأمر
انّما يون محركا لإرادة العبد نحو الفعل، و لا معن لمحركية الأمر سوى كون الحركة عنه، إذ لو لا ذلك لما كان هو المحرك بل

كان المحرك هو الدّاع الأخر.[4]

از نظر محقق نائین 7 نسبت میان اطلاق و تقیید، از قسم مله و عدم مباشد و نه تضاد. اطلاق عبارت است از عدم قید در
جای که قابلیت قید وجود داشته باشد. در جای که اصل تقیید محال باشد نمتوان به اطلاق تمس کرد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. ‏ابوالقاسم خوی، محاضرات ف أصول الفقه، محمد اسحاق فیاض (قم: دارالهادی، 1417)، ج 2، 183.

.47 ،(1409 ،قم: جامعه مدرسین حوزه علمیه قم. دفتر انتشارات اسلام) الأصول بحوث ف ،[2]. ‏محمد حسین اصفهان
[3]. ‏مرتض انصاری، مطارح الأنظار، ابوالقاسم بن محمدعل کلانتری نوری (قم: مجمع الفر الإسلام، 1383)، ج 1، 304.

[4]. ‏محمدحسین نائین، فوائد الاصول‏، محمد عل کاظم خراسان (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376)، ج 1،
.156-155

منابع
.1409 ،الأصول. قم: جامعه مدرسین حوزه علمیه قم. دفتر انتشارات اسلام محمد حسین‏. بحوث ف ،‏اصفهان ‐

.1383 ،ر الإسلامکلانتری نوری. 2 ج. قم: مجمع الف ‏. مطارح الأنظار. ابوالقاسم بن محمدعل‏انصاری، مرتض ‐
‐ ‏خوی، ابوالقاسم‏. محاضرات ف أصول الفقه. محمد اسحاق فیاض. 5 ج. قم: دارالهادی، 1417.



‐ ‏نائین، محمدحسین‏. فوائد الاصول‏. محمد عل کاظم خراسان. 4 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376.


