
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۰۲ بهمن ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 61 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
محقق بروجردی 7 در وجه استحالهی اخذ سایر دواع در متعلق مفرماید مرحوم آخوند 7 در مورد قصد امر دو اشال مطرح
کرده که همان اشالات در این دواع نیز وجود دارد. اگر مولا داع حسن یا محبوبیت و یا مصلحت را در متعلق امر خود اخذ
کند، این طور نیست که ذات فعل دارای حسن و محبوبیت و مصلحت باشد، بله این دواع به فعل مقید یعن فعل عبادی تعلق
گرفتهاند و جایز نیست به متعلق اعم و بدون قید تعلق گیرند. پس همان اشالات در قصد امر عود خواهد کرد؛ زیرا داع حسن
متوقف بر حسن فعل است و حسن فعل هم متوقف بر این است که فعل مقید به داع حسن شود و این دور است. اما قدرت در
مقام امتثال وجود ندارد زیرا اگر ملف بخواهد صلاة را به داع حسن اتیان کند متوقف بر این است که ذات فعل حسن باشد و

حال آنه فرض این است که حسن برای فعل است که مقید به داع حسن باشد و این مستلزم تسلسل است و مقدور ملف
نیست. بله اصلا محذور در سایر دواع شدیدتر از محذور در قصد امر است؛ زیرا ممن است از طریق تعدد امر اشال در

قصد امر را دفع کنیم ول این طریق در سایر دواع معقول نیست. به نظر ما میان قصد امر و دواع دیر سه فرق عمده وجود
دارد. فرق اول این است که دواع دیر در ذات عمل موجودند و لذا دوری پیش نمآید.

ر میان قصد امر و سایر دواعدو فارق دی
مطلب در این بود که میان قصد امر و دواع دیر چند فرق وجود دارد و فرق اول بیان شد. فرق دوم این است که امر بنا بر

مشهور، حقیقتاً عنوان داع را دارد و همان طور که قبلا هم در عبارات کفایة و دیر اصولیان آوردهایم، الأمر یدعوا إل متعلقه.
بنا بر داعویت امر است که در صورت اخذ قصد امر در متعلق، محذور داعویة الشء لداعویة نفسه پیش خواهد آمد. آخرین

اشال مرحوم آخوند 7 نیز همین مطلب بوده است. ولن در مورد سایر دواع مثل قصد حسن و مصلحت نمتوان گفت که
داعویت دارند. حسن عمل یا مصلحت موجود در عمل، ملف را به سمت عمل دعوت نمکنند. گاه عمل خوب است و

دارای مصلحت نیز مباشد و لن تا مولا به آن امر نند نه وجوب آن ثابت است و نه استحبابش. امر است که داع به سمت
فعل مباشد.

داع یعن آنچه عقلاء آن را محور برای دعوت مدانند و به واسطهی امر است که عقلاء حم مکنند که مولا اتیان فعل را از
عبد خود طلب کرده است و در صورت ترک فعل توسط عبد، او را مؤاخذه مکنند. اگر قصد حسن یا قصد مصلحت قید

متعلق قرار گیرند، در این صورت آنها متعلق دعوت هستند و معقول نیست چیزی که متعلق دعوت است خودش داع باشد.
همان طور که فعل و تمام اجزاء آن مثل صلاة و اجزائش از قیام و قعود و رکوع و سجود از نظر عقلاء داع نیستند، قیود دیر
مثل قصد حسن و مصلحت نیز نمتوانند داع قرار گیرند. داع آن چیزی که است که قابلیت احتجاج دارد. عقلاء ملف را در

صورت که امری از جانب مولا صادر شود و اتیان آن را ترک کند مذمت مکنند. لن مجرد حسن و مصلحت موضوع برای
مذمت عقلاء نیستند. بنابراین محذور داعویة الشء لداعویة نفسه در صورت است که قصد امر در متعلق اخذ شود ولن سایر

دواع چنین محذوری را در پ ندارند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اما طبق مبنای صاحب جواهر 7 و دیران متوان گفت که میان قصد امر و دواع دیر فرق سوم نیز وجود دارد. ایشان
معتقدند قصد حسن و مصلحت در عرض قصد امر نیستند، بله در طول آن مباشند. قصد حسن و مصلحت خودشان عمل

را مقرب و عبادی نمکنند بله این قصود مترتب بر عبادی بودن فعلاند. اصلا اینها آثاری هستند که بر عمل عبادی مترتب
مشوند و فعل تا عبادی نباشد این آثار را هم نخواهد داشت. پس بدون اتیان فعل به قصد امر نمتوان به این آثار و غایات دست

یافت. ایشان مفرماید:

أما القربة بمعن القرب الروحان الذي هو شبيه بالقرب المان فهو من غايات قصد الامتثال المزبور و دواعيه، و لا يجب نية
ذلك و قصده قطعا، للأصل و إطلاق الأدلة، و دعوى الإجماع عليه ممنوعة، سيما بعد تفسير جملة منهم القربة بما ذكرنا، فما

يظهر من بعض العبارات من وجوبه بالخصوص كعبارة الغنية و غيرها واضح الفساد، بل إن نواه مع عدم قصد الامتثال يقوى
البطلان كما ذكرنا ذلك مفصلا، و لعل ذلك هو المراد بالداع ف قولهم: إن النية هو الداع مقابل القول بالإخطار، لا أن المراد به
ما هو المنساق إل الذهن من العلة الغائية، و إن كان قد يجزي خطور الداع بهذا المعن عن النية لا لأنه من الأمور المترتبة عليه،
فيون قصده قصده، ضرورة عدم استلزام نية المترتب عل شء نية ذلك الشء، و إلا لاكتف بقصد رفع الحدث ف الوضوء مثلا

عن نية قصد الامتثال، بل غير ذلك من الأمور الت رتبها الشارع عل صحة عبادة، بل كان يجتزى ف المعاملات بقصد آثارها
المترتبة عليها عن قصدها، و هو معلوم البطلان و لا لأنه من اللوازم، ضرورة لزوم قصد الامتثال حصوله لا قصده لقصد

الأفعال من دون قصد الامتثال، و أنها من قبيل الأسباب و المسببات الت الامتثال، فان الجاهل مثلا قد يتخيل ترتب الآثار عل
ليست بعبادة، بل لأن الغالب ممن كان الداع ف نفسه الذي هو العلة الغائية و كان عالما عاقلا غير غافل و لا عاص أن يون

قاصدا لذي الغاية، إلا أن ذلك لما كان ليس من الأمور المنضبطة لعامة الملفين ‐ و قد عرفت عدم اللزوم العقل فيه، و شدة
الاحتياط ف العبادة، مضافا إل أن الغالب حصول الداع ف أنفس الملفين لل العبادة، فلا يف عن خصوص العبادة ‐ لم

يطلق الأصحاب الاجتزاء به، بل أناطوا الحم بحصول قصد الامتثال بالعبادة المخصوصة حال إرادة فعلها، سواء حصل
بملاحظته أو بغيره بأن استحضر ذلك حالها.[1]

البته کسان مثل شیخ انصاری 7 و یا محقق نائین 7 با این مطلب موافق نیستند و معتقدند این بیان مصادره به مطلوب است،
چرا که دواع دیر هم مانند قصد امر هستند و همهی این عناوین داخل در نزاع مباشند و از این رو باید دید آیا شارع متواند

آنها را در متعلق امر خود اخذ کند تا موجب عبادیت فعل شوند یا خیر. محقق نائین 7 مفرماید:

اللام ف المقام ف تعداد الدواع القربية، مع قطع النظر عن الإشال الوارد ف وجه اعتبارها ف العبادة المأمور بها. فدعوى أنّ
ء عبادة بهما، هون الشما هو عبادة، فلا يعقل أن ي ذات العمل، بل عل الثواب لا يترتّبان عل الأمن من العقاب و النيل إل

بعينها ترجع إل الإشال ف كيفية أخذ الدواع ف متعلّق العبادة، و ليس إشالا آخر كما لا يخف وجهه، عل المتأمل.[2]

لن به نظر مرسد این فرق میان قصد امر و سایر دواع وجود دارد و آنها در طول قصد امر هستند و لذا خودشان نمتوانند
منشأ عبادیت و مقربیت عمل شوند. بنابراین اشال که در قصد امر وجود دارد در این عناوین جریان پیدا نمکند. در نتیجه

شارع نمتواند قصد حسن و مصلحت را بدون قصد امر از ملف طلب کند، گرچه این دواع ف نفسه موجب استحالهی دور
و یا داعویة الشء لداعویة نفسه نمشوند. بنابراین سه فرق میان قصد امر و دواع دیر وجود دارد. فرق اول این است که

قصد حسن متوقف بر حسن است ول حسن متوقف بر قصد حسن نیست. همین طور است راجع به مصلحت و قصد
مصلحت. فرق دوم این است که امر داعویت دارد ول دواع دیر این خصوصیت را ندارند. فرق سوم این است که بنا بر

مبنای صاحب جواهر 7، این دواع موجب مقربیت و عبادیت فعل نیستند بله عبادیت با قصد امر محقق مشود و لن اگر
این دواع را در عرض قصد امر بدانیم، در این صورت محذورات سابق دوباره جریان میابند.

خلاصهی نظریهی صحیح در قصد امر و سایر دواع



خلاصهی مطالب اینه مرحوم آخوند 7 اخذ قصد امر در متعلق را در امر اول مستحیل مداند و مگوید اخذ آن در متعلق امر
دوم نیز لغو است. بزرگان دیر مثل محقق عراق 7 اخذ آن در متعلق امر اول را محال مدانند ولن معتقدند در امر دوم این

اخذ ممن است. لن به نظر ما اخذ آن هم در متعلق امر اول و هم در امر دوم ممن است. اما در مورد سایر دواع، مرحوم
آخوند 7 مگوید اخذ آنها در مأمور به ثبوتاً ممن است ول از نظر اثبات معتبر نیست. بزرگان مثل محقق بروجردی 7، محقق
نائین 7 و مرحوم امام 7 معتقدند همان اشالات که در اخذ قصد امر وجود دارد در سایر دواع نیز راه دارد. به نظر ما با این

سه فرق که میان قصد امر و سایر دواع وجود دارد، آن محذورات در سایر دواع جریان ندارد.

نقد محقق خوئ بر محقق نائین در اخذ قصد جامع
قبلا مطلب راجع به اخذ قصد جامع در متعلق از محقق نائین 7 نقل کردهایم که لازم است به خاطر نات آن را در اینجا متذکر

شویم. محقق نائین 7 شق سوم برای عبادیت عمل مطرح کردهاند با عنوان «کون العمل له» که قدر جامع میان قصد امر،
7 قصد حسن، قصد مصلحت و مانند آن است.[3] البته این عنوان در عبارت مرحوم آخوند هم ذکر شده است.[4] محقق نائین

بنا بر آنچه در تقریرات محقق خوئ 7 آمده است مفرماید:

(و اما) عل المختار من كون جميع الدواع القربية ف عرض واحد و ان الجامع بين الجميع كون العمل له كما يستفاد من قوله
عليه السلام (و كان عمله بنية صالحة يقصد بها ربه) فوجه امتناع أخذ الجامع المنطبق عل جميع الدواع القربية ف المأمور به

هو ان الداع أياً ما فرض فهو ف مرتبة سابقة عل الإرادة المحركة للعمل فيستحيل كونه ف عرض العمل الصادر عن الإرادة
التوينية فان المفروض سبقه عل الإرادة و تأخر العمل عنها فإذا لم يمن وقوع الداع ف حيز الإرادة التوينية فلا يمن وقوعه

ف حيز الإرادة التشريعية أيضاً بداهة ان متعلق الإرادة التشريعية هو بعينه ما يوجده العبد ف الخارج و تتعلق به إرادته فلو لم
يمن تعلق الإرادة التوينية بشء لا يمن تعلق الإرادة التشريعية به أيضاً.[5]

ایشان این عنوان جامع را از روایت که از امام معصوم ; نقل شده است استفاده کردهاند.[6] محقق نائین 7 معتقد است اخذ
چنین عنوان جامع در متعلق نیز ممتنع است. بیان ایشان همان مطلب است که قبلا هم به تفصیل به آن پرداختهایم. خلاصه
اینه داع در مرتبهی سابق بر اراده است و علت آن به حساب مآید و چیزی که در مرتبهی علت اراده است جایز نیست در
مرتبهی معلول اخذ شود و مؤخر از اراده قرار گیرد. محقق خوئ 7 هم در حاشیهی کتاب «أجود التقریرات» و هم در کتاب

«محاضرات» به نقد این نظریه مپردازد. ایشان بر بیان استاد خود ی اشال نقض و ی اشال حل مطرح مکند و
مفرماید:

و لنأخذ بالمناقشة عليه أولا بالنقض. و ثانياً بالحل.
أما الأول فلو تم ما أفاده (قده) من عدم إمان تعلق الإرادة التشريعية و التوينية بداع من الدواع القربية لان ذلك موجباً لعدم

إمان تعلقهما به بمتمم الجعل و بالأمر الثان أيضا، مع انه (قده) قد التزم بإمان أخذه بالأمر الثان. و السبب ف ذلك هو ما
عرفت من ان الداع عبارة عما تنبعث الإرادة منه ف نفس الملف للقيام بالعمل، و عليه فبطبيعة الحال تون الإرادة متأخرة عنه،

فاذن كيف يعقل ان تتعلق الإرادة به كما تتعلق بالفعل الخارج. و من الواضح انه لا فرق ف استحالة أخذه ف متعلق الإرادة بين
.ون بالأمر الأول أو بالأمر الثانان ي

و أما الثان فلان ما أفاده (قده) انما يتم ف الإرادة الشخصية حيث انها لا يعقل أن تتعلق بما تنبعث منه، بداهة استحالة تعلق
الإرادة الناشئة عن داع بذلك الداع، لتأخرها عنه رتبة فيف تتقدم عليه كذلك.

أو فقل ان هذه الإرادة معلولة لذلك الداع فيف يعقل ان تتقدم عليه و تتعلق به. و أما تعلق فرد أخر من الإرادة به غير الفرد
الفرض من فعل خارج منه فلا استحالة فيه أصلا، و ما نحن فيه من هذا القبيل، و ذلك لأن الواجب فيه مركب عل الناش



كالصلاة مثلا و فعل نفسان كأحد الدواع القربية حيث انه فعل اختياري للنفس يصدر منها باختيارها و إرادتها و بلا واسطة
إحدى قواها كقصد الإقامة و ما شاكله، و قد تقدم تفصيل ذلك بصورة موسعة ف ضمن البحوث السابقة. هذا من ناحية. و من

ناحية أخرى قد ذكرنا سابقاً بشل مفصل ان الملاك ف كون الفعل اختيارياً ما كان مسبوقاً باعمال القدرة و الاختيار سواء أ كان
ان الاختيار المتعلق بالفعل الخارج ضوء هاتين الناحيتين ه ة. فالنتيجة علمن الأفعال الخارجية أم كان من الأفعال النفساني

كالصلاة مثلا غير الاختيار المتعلق بالفعل النفسان، فان تعدد الفعل بطبيعة الحال يستلزم تعدد الاختيار و إعمال القدرة فلا يعقل
تعلق اختيار واحد بهما معاً، فاذن لا يلزم المحذور المتقدم حيث ان الاختيار المتعلق بالفعل الخارج هو الناش عن الفعل

النفسان يعن أحد الدواع القربية، و الاختيار المتعلق به غير ذلك الاختيار و لم ينشأ منه و أما ما أفاده (قده) من ان الإرادة
التشريعية تتعلق بما يوجده العبد و تتعلق به إرادته التوينية فيرد عليه ما ذكرناه سابقاً من انه لا معن للإرادة التشريعية ف مقابل
الإرادة التوينية الا ان يون المراد من الإرادة التشريعية الأمر الصادر من المول المتعلق بفعل الملف، و لن عل هذا الفرض

فالإرادة التشريعية ف المقام واحدة دون الإرادة التوينية، و ذلك لأن وحدة الإرادة التشريعية و تعددها تتبع وحدة الغرض و تعدده
و حيث ان الغرض ف المقام واحد قائم بالمجموع المركب منهما، لفرض كون الواجب ارتباطياً فبطبيعة الحال الإرادة التشريعية

المتعلقة به أيضا واحدة.

و قد تحصل من ذلك انه لا مانع من أخذ الجامع بين جميع الدواع القربية ف متعلق الأمر و ان قلنا باستحالة أخذ خصوص
قصد الأمر فيه كما انه لا مانع من أخذ بقية الدواع القربية فيه.[7]

اشال نقض این است که اگر اخذ چنین قصدی در امر اول محال است لاجرم باید در امر دوم نیز مستحیل باشد، در حال که
به فرمایش ایشان این است که این بیان در جای ّال حلن است. اما اش7 قائل است اخذ آن در امر دوم مم محقق نائین

است که ی اراده وجود داشته باشد و حال آنه در مقام، دو اراده موجود است. بیان مطلب اینه اگر گفتیم داع علت اراده
است که شخص همین ارادهای که از داع آید، این استحاله در جایاست و اگر بخواهد در متعلق اخذ شود استحاله لازم م

تولید شده است بخواهد به متعلق تعلق گیرد که متضمن داع است. لن وقت قدر جامع به عنوان قید متعلق قرار مگیرد، در
این صورت مأمور به دارای دو جزء است که ی فعل خارج و دیری داع نفسان است. پس دو اراده وجود دارد که ی به

همان فعل خارج صلاة تعلق گرفته است و ارادهی دیر نسبت به داع نفسان است. پس ملف داع نفسان را با ارادهای
مجدّد اتیان مکند، چرا که هر فعل اعم از افعال خارج یا نفسان نیاز به اراده دارند. از این رو داع نفسان هم نیاز به اراده
کند داعلف ابتدا اراده مبرای اراده همان نخواهد بود که در متعلق اخذ شده است. بنابراین م ر داعدارد که در اینجا دی

نفسان را تا این داع منشأ برای ارادهی فعل خارج گردد و لذا محذور برطرف خواهد شد.

ال بر محقق خوئاش
فعل خارج و یا ی یا نفسان معقول است که دو فعل مستقل باشند، خواه دو فعل خارج رسد تعدد اراده در جایبه نظر م

و دیری نفسان باشد. فرض محقق نائین 7 این است که مولا امر به ی متعلق کرده است و آن متعلق هم فعل خارج به
علاوهی داع نفسان است. پس مأمور به مرکب است و چنین فعل نیاز به دو اراده ندارد. وجدان اقتضاء مکند که در اتیان
چنین مأمور به نیاز به دو اراده نیست و برهان اقتضاء مکند که مرادِ مستقل نیاز به ارادهی مستقل دارد و لن در اینجا دو

مرادِ مستقل نیست. داع از قیود خود متعلق است و جدای از آن نیست. مثلا در صلاة که دارای اجزاء متعدّد است ی اراده
برای تمام صلاة من البدو إل الختم کاف است. یا در رسالههای عملیه گفتهاند که اگر در اول ماه رمضان برای کل آن ی نیت

شود، کاف است و شاید ی بیان آن همین باشد که هر روز تلیف مستقل نیست و الا باید برای هر روز ی نیت لازم باشد.
شاید مقصود کسان که ی نیت را برای کل ماه رمضان کاف مدانند این باشد که شارع صوم شهر رمضان را ی عمل قرار

داده است. بنابراین فرمایش محقق خوئ 7 نه با وجدان سازگار است و نه با برهان.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و



پاورق
[1]. ‏محمد حسن نجف صاحب الجواهر، جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام (بیروت: دار إحياء التراث العرب، 1981)، ج 9،

.158-157
اصل این استدلال بنا بر آنچه محقق نائین 7 نقل کرده است متعلق به علامه 7 مباشد. ایشان مفرماید:

«و قد ح عن العلامة[1] ‐ قدّس سره ‐ المنع عن كفايته، و تبعه غير واحد، و قد يوجه ذلك، بأنّ الأمن من العقاب، و النيل
إل الثواب، لا يترتّب عل ذات العمل، إذ ذات الصلاة بما ه ه لا يترتّب عل فعلها ثواب، و لا عل تركها عقاب، بل الذي يترتّب
الثواب و العقاب عليه إنّما هو العبادة، و الصلاة الواقعة عل وجه العبادة، و بعبارة أخرى: الثواب إنّما يترتّب عل فعل العبادة، و
العقاب يترتّب عل ترك العبادة فلا يمن أنّ يون النيل إل الثواب، و الأمن من العقاب موجبا لعبادية الشء، بل لا بدّ من قصد

الأمر الذي به يون الشء عبادة.
و من هنا أشل عل من عدّ قصد النيل إل الثواب و الأمن من العقاب ف عرض قصد الأمر، و جعل كل منهما موجبا للعبادة بما
حاصله: أنّ قصد الثواب و العقاب ف طول قصد الأمر، لما عرفت من أنّهما مترتّبان عل العبادة المتوقّفة عل قصد الأمر، و معه
لا يمن أن يونا ف عرض قصد الأمر، فلا بدّ ف العبادة من توسيط قصد الأمر، إلا إذا كان الشء بنفسه عبادة، كالسجود له، و
خراسان کاظم کتاب الصلاة، محمدعل ،أوائل مباحث النية، هذا.» (‏محمدحسین نائین ذلك ف لام فقد تقدّم شطر من ال

(قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام، 1411)، ج 2، 46.)
[2]. ‏همان، ج 2، 47.

[3]. ‏محمدحسین نائین، فوائد الاصول‏، محمد عل کاظم خراسان (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376)، ج 1،
.152

[4]. عبارت صاحب کفایة در بعض نسخ این گونه آمده است: «و أما إذا كان بمعن الإتيان بالفعل بداع حسنه أو كونه ذا
مصلحة [أو له تعال] ...». (‏محمدکاظم بن حسین آخوند خراسان، کفایة الأصول (قم: مؤسسة آل البیت (علیهم السلام) لإحیاء

التراث، 1409)، 74.)
[5]. ‏محمدحسین نائین، أجود التقریرات، ابوالقاسم خوی (قم: مطبعة العرفان، 1352)، ج 1، 110-109.

[6]. روایت با لفظ که در کتاب «أجود التقریرات» نقل شده است پیدا نشد، ولن با الفاظ نزدی به آن مضمون وجود دارد.
ر.ک: ‏محمد بن حسن حر عامل، تفصيل وسائل الشيعة إل تحصيل مسائل الشريعة (قم: مؤسسه آل البيت عليهم السلام،

1409)، ج 1، 107.
[7]. ‏ابوالقاسم خوی، محاضرات ف أصول الفقه، محمد اسحاق فیاض (قم: دارالهادی، 1417)، ج 2، 183-182.

منابع
‐ ‏آخوند خراسان، محمدکاظم بن حسین‏. کفایة الأصول. قم: مؤسسة آل البیت (علیهم السلام) لإحیاء التراث، 1409.

‐ ‏حر عامل، محمد بن حسن‏. تفصيل وسائل الشيعة إل تحصيل مسائل الشريعة. 30 ج. قم: مؤسسه آل البيت عليهم السلام،
.1409

‐ ‏خوی، ابوالقاسم‏. محاضرات ف أصول الفقه. محمد اسحاق فیاض. 5 ج. قم: دارالهادی، 1417.
‐ ‏نائین، محمدحسین‏. أجود التقریرات. ابوالقاسم خوی. 2 ج. قم: مطبعة العرفان، 1352.

‐ ‏———‏. فوائد الاصول‏. محمد عل کاظم خراسان. 4 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376.
‐ ‏———‏. کتاب الصلاة. محمدعل کاظم خراسان. 2 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر

.1411 ،الإسلام
.1981 ،شرح شرائع الإسلام. 43 ج. بیروت: دار إحياء التراث العرب لام فصاحب الجواهر، محمد حسن‏. جواهر ال ‏نجف ‐


