
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۰۱ بهمن ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 60 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
از این فرمایش محقق نائین 7 به خوب بطلان بحث مقاصد الشریعه استفاده مشود. ایشان در تقسیم مفرماید فاعل به دنبال
ترتب اثری از فعل خود است و گاه میان فعل و اثر هیچ واسطهای وجود ندارد، مثل القاء در نار که بدون وساطت چیز دیری

موجب احراق خواهد شد. قسم دوم این است که گاه آثار با وسائط مترتب بر فعل خواهد شد، مثل زرع بذر که گندم
محصول آن است. این گونه نیست که به مجرد کاشتن بذر، اثر مترتب شود. محقق نائین 7 میان دو چیز فرق مگذارد:

مسببات تولیدیه و دواع. از نظر ایشان در جای که میان اثر و فعل واسطهای وجود ندارد از قسم مسببات تولیدیه است و در
جای که فعل علت تامه برای اثر نیست از قسم دواع است. در مسبب تولیدی، مولا، هم متواند به سبب امر کند و هم به

مسبب، اما در دواع، مولا نمتواند به مسبب امر کند چرا که در دواع، آن اثر نیاز به عوامل دیری دارد که از قدرت ملف
خارج است. بنابراین چه در باب عبادات و چه در باب معاملات، شارع نمتواند ملاکات را متعلق حم خود قرار دهد. از این

کلام ایشان نف و بطلان نظریهی مقاصد الشریعه به خوب استفاه مشود.

استحالهی اخذ سایر دواع در متعلق از منظر محقق بروجردی
بحث به اینجا رسید که آیا برای شارع ممن است که سایر دواع[1] را در متعلق اخذ کند یا خیر. مرحوم آخوند 7 قائل به

امان شده است و لن از نظر ایشان، این دواع اثباتاً اخذ نشدهاند. در مقابل، بزرگان مثل محقق نائین 7، محقق بروجردی
7، مرحوم امام 7 و مرحوم والد 7 معتقدند فرق میان این دواع و قصد امر نیست و اخذ هم استحاله دارد. محقق بروجردی

7 در وجه استحالهی اخذ سایر دواع در متعلق مفرماید:

اعلم أنهم خصصوا إشال الباب بصورة أخذ داع الأمر ف المأمور به و لن الظاهر أن الإشالات الواردة ف مقام الامتثال لا
تختص به، بل تجري ف أخذ سائر الدواع أيضا.

فما ترد الإشالات فيما إذا تعلق الأمر بالصلاة بداع الأمر، ترد أيضا فيما إذا تعلق بالصلاة بداع حسنها أو محبوبيتها أو كونها
ذات مصلحة، إذا الأمر بعد تعلقه بالفعل المقيد بإتيانه بداع الحسن أو المحبوبية أو كونه ذا مصلحة، يستشف منه أن الحسن و
المحبوبية و المصلحة إنما ه للفعل المقيد، لا لذات الفعل، لعدم جواز تعلق الأمر إلا بما يشتمل عل المصلحة و يون حسنا و
محبوبا، و لا يجوز تعلقه بأعم من ذلك، و حينئذ ترد الإشالات بعينها، أما الدور، فلأن داعوية حسن الفعل مثلا تتوقف عل كونه

حسنا، و كونه حسنا يتوقف عل داعوية الحسن، فيدور، و أما عدم القدرة ف مقام الامتثال، فلأن إتيان الصلاة مثلا بداع حسنها
يتوقف عل كون الذات حسنة، و المفروض أن الحسن إنما هو للفعل المقيد، و بذلك يظهر تقرير التسلسل أيضا.

بل يمن أن يقال: إن المحذور ف مثل داع الحسن و نظائره أشد من المحذور ف داع الأمر، فان الإشال ف باب داع الأمر
الأمر الأول، كما سيأت ن الدفع عندهم بالالتزام بوجود أمرين، تعلق أحدهما بذات الفعل، و الآخر بإتيان الفعل بداعكان مم

بيانه. و أما إشال داع الحسن و أمثاله فلا يدفع بذلك، و ذلك لأن الأمر لما كان من الأفعال الاختيارية للأمر كان لأحد أن يقول

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بصدور أمرين عنه، تعلق أحدهما بأعم مما يحصل الغرض، أعن ذات الفعل، و الآخر بما يساويه، أعن المقيد بداع الأمر، و لن
الحسن و المحبوبية إنما يتحققان فيما يحصل الغرض، و لا يعقل تحققهما ف أعم منه.

و قد تلخص مما ذكرنا: أن الوجوه الت ذكروها لامتناع أخذ قصد الأمر ف المأمور به يرجع بعضها إل الامتناع ف مقام الأمر، و
بعضها إل الامتناع ف مقام الامتثال، و قد ظهر الجواب عن القسم الأول، فعمدة الإشال ف الباب ه الإشال ف مرحلة

الامتثال، و هو الحقيق بأن يتصدى للجواب عنه.[2]

مرحوم آخوند 7 در مورد قصد امر دو اشال مطرح کرده که عبارتند از اشال دور و محذور عدم قدرت در مقام امتثال. محقق
بروجردی 7 مفرماید همان اشالات در این دواع نیز وجود دارد. اگر مولا داع حسن یا محبوبیت و یا مصلحت را در متعلق

به فعل مقید یعن ه این دواعامر خود اخذ کند، این طور نیست که ذات فعل دارای حسن و محبوبیت و مصلحت باشد، بل
فعل عبادی تعلق گرفتهاند و جایز نیست به متعلق اعم و بدون قید تعلق گیرند. پس همان اشالات در قصد امر عود خواهد کرد؛

زیرا داع حسن متوقف بر حسن فعل است و حسن فعل هم متوقف بر این است که فعل مقید به داع حسن شود و این دور
است. اما قدرت در مقام امتثال وجود ندارد زیرا اگر ملف بخواهد صلاة را به داع حسن اتیان کند متوقف بر این است که

ذات فعل حسن باشد و حال آنه فرض این است که حسن برای فعل است که مقید به داع حسن باشد و این مستلزم تسلسل
است و مقدور ملف نیست.

بله اصلا محذور در سایر دواع شدیدتر از محذور در قصد امر است؛ زیرا ممن است از طریق تعدد امر اشال در قصد امر
را دفع کنیم به این صورت که ی امر به ذات فعل تعلق گیرد و امر دیر به فعل به داع امر اول. این مطلب در باب تصحیح
اخذ قصد امر در متعلق به واسطهی تعدد امر بیان شده است. ولن از این طریق نمتوان اشال در سایر دواع را برطرف

کرد؛ زیرا امر، فعل اختیاری است و آمر متواند ی بار به ذات فعل امر کند که این ذات اعم از آن است که غرض را تحصیل
کند و امر دیر به مأمور به تعلق گیرد که محصل غرض است، یعن ذات فعل با قصد امر. ول تحقق سایر دواع متوقف بر
تحصیل غرض است و تا غرض محقق نشود این دواع مثل حسن و مصلحت و محبوبیت هم محقق نخواهند شد. پس معقول
نیست که این دواع به ذات فعل تعلق گیرند و حال آنه این ذات اعم از متعلق است که غرض را تحصیل مکند. به عبارت

دیر، تعلق امر به فعل متوقف بر این نیست که حتماً با این مأمور به غرض تحصیل شود، بله آمر متواند با امر دوم خود، این
غرض را استیفاء کند. ول حسن و مصلحت بعد از آن است که غرض به طور کامل تحصیل شود، چرا که مترتب بر غرضاند

و لذا این دواع نمتوانند به ذات فعل که محصل غرض نیست تعلق گیرند تا با امر دوم، به فعل مقید تعلق گیرند.[3]

نقد کلام محقق بروجردی
قبل از بررس کلام این بزرگان لازم است تذکر دهیم که در باب قصد امر همان طور که قبلا گذشت گفتیم که اگر امر متوقف بر
امر شود، استحاله دارد ولن در محل کلام، قصد امر متوقف بر امر است و لذا دوری نخواهد بود؛ زیرا موقوف و موقوف علیه
مختلف مباشند. با صرف نظر از آن اشال مگوییم این بیان محقق بروجردی 7 کاملا صحیح است که فرمود اگر از طریق

تعدد امر بتوانیم مشل اخذ قصد امر در متعلق را حل کنیم، اما در سایر دواع از این طریق نمتوان اخذ آنها را تصحیح کرد.
لن میان قصد امر و دواع دیر فرق عمده وجود دارد و آن فرق این است که دواع دیر در ذات عمل موجودند، یعن حسن
و مصلحت در ذات عملاند؛ و لذا ی طرف از توقف که در اشال دور بیان شده است درست است و لن از طرف دیر هیچ

توقف نیست. قصد حسن متوقف بر حسن است و اگر کس بخواهد فعل را به قصد حسن اتیان کند لازم است که آن فعل حسن
باشد، اما از طرف دیر، حسن متوقف بر قصد حسن نیست چرا که حسن در ذات عمل وجود دارد. ملف چه قصد حسن کند
یا نند عمل ذاتاً حسن است. همین طور است نسبت به داع مصلحت. امر در ذات عمل وجود ندارد، بله ی اعتبار است و
لذا ممن است بوییم از اخذ قصد امر در متعلق، دور لازم مآید و لن در دواع دیر با بیان که گفتیم چنین محذوری لازم

نمآید.



رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. اینه به دواع تعبیر کردهایم و نه وجوه قصد قربت زیرا – همان طور که قبلا از محقق اصفهان 7 نقل شد – برخ از آنها
خاصیت مقربیت و عبادیت ندارند و متوقف بر عبادی بودن عمل مباشند. لذا اینه در بعض کتب از این امور به سایر وجوه

قصد قربت تعبیر شده است صحیح نیست.
[2]. ‏حسین بروجردی، نهایة الأصول، حسینعل منتظری (قم: تفر، 1415)، ج 1، 114.

[3]. مرحوم امام 7 نیز همین اشالات را با بیان دیری مطرح کرده است، و لن اساس مطلب ایشان با محقق نائین 7 و
محقق بروجردی 7 ی است. ر.ک: ‏روح اله خمین، مناهج الوصول إل علم الأصول‏ (قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام

خمين( ره)، 1415)، ج 1، 272.
همچنین مرحوم والد 7 نیز این اشالات را در درس خود بیان کردهاند. ر.ک: ‏محمد فاضل موحدی لنران، اصول فقه شیعه،

محمود مل اصفهان و سعید مل اصفهان (قم: مرکز فقه ائمه اطهار (ع)، ۱۳۸۱)، ج 3، 371.

منابع
‐ ‏بروجردی، حسین‏. نهایة الأصول. حسینعل منتظری. 2 ج. قم: تفر، 1415.

‐ ‏خمین، روح اله‏. مناهج الوصول إل علم الأصول‏. قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415.
‐ ‏فاضل موحدی لنران، محمد‏. اصول فقه شیعه. محمود مل اصفهان و سعید مل اصفهان. 10 ج. قم: مرکز فقه ائمه

اطهار (ع)، ۱۳۸۱.


