
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۲۹ دی ۱۴۰۳

مواسعه و مضایقه
جلسه 58 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسه گذشته بیان شد که آیات 39 و 40 سوره حجر به مصونیت کامل "عباد مخلَص"، از جمله انبیا و ائمه معصومین

(علیهمالسلام)، از اغوا، تزیین، خطا، سهو و نسیان اشاره دارد. این آیات بیان مکنند که تزیین و اغوای شیطان شامل هرگونه
گمراه، از جمله جلوهدادن باطل بهجای حق و ایجاد غفلت، است؛ اما مخلَصین، به دلیل رسیدن به مقام نفس مطمئنه و انوار

اله، کاملا از تأثیرات شیطان و عوامل گمراهکننده در اماناند.

همچنین بیان شد که  در آیات 82 تا 92 سوره انعام، اطلاق عبارت «اولَئكَ لَهم امن»  بر هدایت و امنیت مطلق انبیا تأکید
دارند، بهگونهای که آنان از گناه، خطا، سهو و نسیان در اماناند. لذا از منظر این آیات، هدایت خاص اله که برای انبیا مقرر

شده است، کامل و بنقص است و هرگونه نقص یا انحراف در امور دین و دنیوی را نف مکند. بنابراین تفسیر متشابهات
قرآن مانند آیه «ليغْفر لَكَ اله ما تَقَدَّم...» باید بر اساس این محمات صورت گیرد تا تعارض با عصمت و امنیت مطلق انبیا

ایجاد نشود.

تبیین آیه 52 سوره حج درباره القائات شیطان
طَانُ ثُمالشَّي لْقا يم هخُ النْسفَي هتينما طَانُ فالشَّي َلْقا َّنذَا تَما ا ِنَب ولٍ وسر نكَ ملقَب نلْنَا مسرا امدر مورد آیه  شریفه «و
يحم اله آياته واله عليم حيم»[1] سوالات مطرح است که در این آیه شیطان القائات نسبت به پیامبران دارد، از ظاهر این آیه

استفاده مشود که خداوند مفرماید ما هیچ رسول و نب را نفرستادیم مر اینه وقت آرزوی داشت، شیطان در آن آرزو
القائات انجام مداد. این مطلب با محمات که از آیات 39 و 40 سوره حجر برداشت شده است در تناف است.

احتملات در تفسیر آیه
سه احتمال در تفسیر این مطرح است، اختلاف این احتمالات در معنای مراد از تمن است که به بیان هر ی از این سه احتمال

مپردازیم.

احتمال اول: القائات شیطان به نفس پیامبران
در تفسیر این آیه سه احتمال مطرح شده است. نخستین احتمال آن است که گفته شود اگر آرزوی برای نب (علیهالسلام) وجود
هخُ النسکند. بر اساس آیه «فَیکوتاهمدت و زودگذری ایجاد م داشته باشد، شیطان در نفس او وارد شده و خطورات شیطان
ما یلْق الشَّیطَانُ»، این خطورات به محض ورود، توسط خداوند نسخ مگردد. بدین معنا که اگر این خطورات به نفوس انبیاء

وارد شود، خداوند فوراً آن را از بین مبرد. آنچه در این میان مشلآفرین است، باقماندن این خطورات در نفس انسان
مباشد. علمای اخلاق بیان کردهاند که اگر انسان بخواهد با گناه مبارزه کند، باید در همان لحظهای که وسوسه به سراغش

مآید، آن را رها کرده و اجازه ندهد در نفس او بماند و تسلط پیدا کند؛ زیرا در غیر این صورت، به گناه مبتلا خواهد شد. در
مورد معصومین و انبیاء (علیهمالسلام)، آمده است که هرگاه شیطان القائ انجام دهد، خداوند بلافاصله آن را نسخ مکند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نقد و بررس  احتمال اول
این احتمال که القای خطورات شیطان به نفوس انبیاء و نسخ فوری آن توسط خداوند باشد، دو اشال اساس دارد. نخست

که اگر این خطورات به معنای همان القاءات شیطان ه آیاته» در آیه تناسب ندارد. در حالم اله این معنا با عبارت «ثم یحاین
باشد که با «ینسخ اله» منطبق است، این سوال پیش مآید که معنای «ثم یحم اله آیاته» چیست؟

دوم اینه در آیه بعدی آمده است: «لیجعل ما یلق الشیطان فتنةً للذین ف قلوبهم مرض»[2]. اگر این خطورات مربوط به نفس
پیامبر (صل اله علیه و آله) باشد، چرا خداوند در این آیه اشاره به امتحان و فتنه برای کسان مکند که در دلهایشان مرض یا

سخت دارند؟ به نظر مرسد این القاءات جنبه خارج دارند و نه صرفاً مربوط به نفس پیامبر، و باید بررس کنیم که این
القاءات چه چیزی هستند که خداوند آنها را سبب امتحان قرار مدهد.

همچنین در آیه بعدی آمده است: «وليعلَم الَّذِين اوتُوا الْعلْم انَّه الْحق من ربِكَ فَيومنُوا بِه فَتُخْبِت لَه قُلُوبهم»[3] که نشان مدهد این
القاءات شیطان سبب مشود کسان که علم حقیق دارند، متوجه شوند که این آرزوی پیامبر (صل اله علیه و آله) از سوی
ه این وسوسههای شیطانشود. بنابراین، احتمال اینآورند و دلهایشان در برابر آن خاضع مخداوند است و به آن ایمان م
خطورات در نفس پیامبر (صل اله علیه و آله) باشد، با توجه به این آیات نف مشود. آیات به وضوح نشان مدهند که این

القاءات نه تنها در دل پیامبر (صل اله علیه و آله) نیست، بله هدف از آنها امتحان و هدایت دیران است.

احتمال دوم: القاء شیطان به معنای انحرافات دشمنان پیامبران
احتمال دوم که آلوس در تفسیر روح المعان، مطرح کرده است، این است که بسیاری از مفسران تمن را به معنای قرائت
شود که وقتقرائت کتاب. طبق این تفسیر، آیه به این صورت تبیین م تاب» یعنبیان کردهاند. به این معنا که «تمنیت ال

رسول و نب آیهای را قرائت مکنند، شیطان در همان چیزی که قرائت شده است، القائات انجام مدهد.

و الآية مسوقة لتسلية النب صلّ اله عليه و سلّم بأن السع ف إبطال الآيات أمر معهود و أنه لسع مردود، و المعن و ما أرسلنا
من قبلك رسولا و لا نبيا إلا و حاله أنه إذا قرأ شيئا من الآيات ألق الشيطان الشبه و التخيلات فيما يقرؤه عل أوليائه ليجادلوه

بالباطل و يردوا ما جاء به كما قال تعال: و انَّ الشَّياطين لَيوحونَ ال‏ اوليائهِم ليجادِلُوكم‏ [الأنعام: 121] و قال سبحانه: و كذلكَ
جعلْنا لل نَبِ عدُوا شَياطين انْسِ و الْجِن يوح بعضهم ال‏ بعضٍ زُخْرف الْقَولِ غُروراً [الأنعام: 112] و هذا كقولهم عند سماع
قراءة الرسول صلّ اله عليه و سلّم‏ حرم علَيم الْميتَةَ* [البقرة: 173، النحل: 115] إنه يحل ذبيح نفسه و يحرم ذبيح اله تعال، و

قولهم عل ما ف بعض الروايات عند سماع قراءته عليه الصلاة و السلام‏ انَّم و ما تَعبدُونَ من دونِ اله حصب جهنَّم‏ [الأنبياء:
98] إن عيس عبد من دون اله تعال و الملائة عليهم السلام عبدوا من دون اله تعال‏ فَينْسخُ اله ما يلْق الشَّيطانُ‏ أي فيبطل ما

يلقيه من تلك الشبه و يذهب به بتوفيق النب صلّ اله عليه و سلّم لرده أو بإنزال ما يرده‏ ثُم يحم اله آياته‏ أي يأت بها محمة
مثبتة لا تقبل الرد بوجه من الوجوه[4]

آلوس بیان م کند که ادامه آیه برای تسل دادن به پیامبر (صل اله علیه و آله) نازل شده است، به این معنا که تلاش برای
باطل کردن آیات، امری شناختهشده است و در نهایت این تلاش مردود است. سپس مفرماید که معنا به این صورت است: «و

ما یقرأ عل الشیطان الشبه و التخیلات ف إلا و حاله أنّه إذا قرأ شیئاً من الآیات، ألق من رسول و لا نب ما أرسلنا من قبل
أولیائه»، یعن شیطان شبهات و تخیلات را در آنچه که نب بر اولیای خود مخواند، القا مکند تا مردم با پیامبر مجادله کنند و
آنچه را که آورده، رد کنند. این معنا در آیات نظیر «و إن الشیاطین لیوحون إل أولیائهم لیجادلوکم»[5] و «وکذل جعلنا لل

نب عدواً شیاطین الإنس والجن یوح بعضهم إل بعض زخرف القول غروراً»[6]. بنابراین، خلاصهاش این است که وقت پیامبر
(صل اله علیه و آله) آیهای را مخواند، یعن «إلا إذا تمنّ» به معنای «إلا إذا قرأ»، هنام که آیه را قرائت مکند، شیطان در

دل مردم شبهات ایجاد مکند.



آلوس مثال مزند و مگوید وقت که آیه «حرم علَيم الْميتَةَ»[7] نازل شد، شیطان در ذهن مردم آورد که معنای آن این است
که ذبیحهای که توسط انسان ذبح مشود حلال است و ذبیحهای که بهطور طبیع ممیرد حرام است. شیطان به مردم مگفت:

«چه معنای دارد؟» یعن آنچه که خداوند از بین مبرد، مانند حیوان که بهطور طبیع ممیرد، خوردن گوشتش حرام است،
است که در زمان ما نیز وجود دارد. مثلا وقت کند حلال است؟ این مشابه القاءات شیطاناما آنچه که خود پیامبر ذبح م

مپرسند «یعن چه که برای مرد دو برابر و برای زن نصف است؟» اینها همان القاءات شیطان است.

ایشان مگوید که معنای آیه «إلا إذا تمنّ» به این شل است که «إلا إذا قرأ»؛ یعن وقت پیامبر آیهای را مخواند، شیطان
شبههای در آنچه که مخواند به وجود مآورد. به مردم مگوید که حرف پیامبر را نشنوند، چرا که این گفتهها باطل است.
سپس خداوند به پیامبرش کم مکند و مفرماید: «ما این شبهات را از بین مبریم» و پس از آن آیات را محم مکند.

 این احتمال با "یحم اله آیاته" سازگاری دارد، اما احتمال قبل با آن سازگار نبود. در این حالت، پیامبر آیات را قرائت کرده و
شیطان شبههای در دل مردم ایجاد کرده است، سپس خداوند این شبهات را از بین مبرد و آیات را محم مسازد.

بنابراین وقت القاءات شیطان به وجود مآید، سنت اله این است که: 1) خداوند آنچه را که شیطان القاء کرده، از بین مبرد
(ینسخ اله ما یلق الشیطان) و 2) آیات خدا را محم مکند (یحم اله آیاته) این دو امر، سنت خداوند است.

این به این معناست که «احام» ی معنای بالاتر و تمیل نسبت به نسخ دارند و این نته خود ی پیام اعتقادی مهم دارد. این
تفسیر بر اساس این نته است که وقت شیطان نسبت به پیامبران و رسولان خدا، که در حال انجام وظیفه تبلیغ دین اله هستند،
القاءات شیطان دارد، مردم نباید هراس به دل راه دهند. اگر شیطان به تفرقهافن و شبههسازی بپردازد، همانطور که امروز نیز
شاهد هستیم که دشمنان در جامعه شبهات را پراکنده مکنند، خداوند این شبهات را از بین مبرد و آیات خود را محم مکند.

خداوند به تمام یم». عبارت «علیم» به معنای مبالغه در علم است، یعنح ه علیمفرماید: «و الخداوند در پایان آیه م
جزئیات و تمام نقشههای شیطان آگاه است. همچنین، «حیم» به این معناست که خداوند در هر آنچه که انجام مدهد حمت

دارد و هر فعل خداوند بهطور کامل با حمت و تدبیر انجام مشود.

نقد و بررس احتمال دوم
این احتمال که آلوس بیان کرد صحیح است و با عبارت «یحم اله آیاته» سازگاری دارد. اما باید توجه داشت که خود واژه

«تمنّ» در معنای قرائت بسیار نادر به کار رفته است. آلوس م گوید که «تمنّ» به معنای نهایت تقدیر است و مراد از آن
مرگ است[8]، یعن زمان وفات انسان که طبق تقدیر اله فرا مرسد، این زمان پایان تقدیر انسان در دنیا است. راغب نیز در

مفردات خود اشاره کرده که «امنیه» به صورت ذهن حاصل از تمنّ است، به عبارت آرزوهای که در نفس انسان شل
مگیرد.

حال، اگر بخواهیم «تمنّ» را به معنای قرائت بیریم، برخ مفسران ی وجه مناسبت هم ذکر کردهاند که قاری قبل از خواندن
آیه، در ذهن خود تقدیری از نحوه قرائت و ورود به تعابیر آیه مکند. به عبارت دیر، قاری پیش از خواندن آیه، کیفیت تلفظ
حروف و کلمات را در ذهنش تصویر مکند و آنها را به تدریج مخواند. این وجه مناسبت نشان مدهد که پیش از قرائت،

قاری حروف را تصور مکند و به صورت تدریج و با نظم خاص آنها را بیان مکند.

مرحوم آقای طباطبائ[9] (قدس سره) مفرمایند که «تمنّ» به معنای تقدیر انسان از اشیاء محبوب و مورد علاقه وی است. به
این معنا که انسان در ذهن خود چیزی را که مخواهد، مانند مال یا مقام، تصور مکند، خواه آن چیز ممن باشد یا ناممن.



برای مثال، فقیری آرزو دارد که ثروتمند شود، کس که فرزند ندارد تمنا مکند که صاحب فرزند شود، و انسان تمنا مکند که
باق بماند. حت ممن است آرزو کند که دارای ویژگهای خاص باشد، مثل داشتن دو بال برای پرواز. این تصورات خیال که

انسان از آنها لذت مبرد، به عنوان «امنیه» شناخته مشود.

اصل معنای «تمنّ»، همان معنای «من» است، که بر وزن «مش» است و به معنای تقدیر است. «من» چون به نطفه اشاره
دارد، به دلیل آن است که این نطفه تمام ویژگها و جزئیات آنچه که بعداً به فعلیت خواهد رسید، در خود دارد و در واقع فرض

شده است.

احتمال سوم: تمن به معنای تقدیر متناسب هر فرد
سؤال این است که «تمنّ» را چه معنای باید بدهیم؟ آیا باید آن را تنها در دایره قلب قرار دهیم، مانند اینه مگوییم فرد فقیر
تمنّ دارد که غن شود، یا کس که فرزند ندارد تمنّ دارد که فرزند داشته باشد؟ یا اینه «تمنّ» صرفاً ی امر قلب نیست؟
«ّعالم، «تمن دهد، برای یاست که انجام م همان عمل «ّکارگر، «تمن برای هر فردی متفاوت است؛ برای ی «ّتمن»
همان درس و بحث است که انجام مدهد، و برای ی رسول، «تمنّ» همان پیام اله است که مخواهد از طریق قرائت به
مردم برساند. در اینجا، قرائت خود به عنوان وسیلهای برای ابلاغ پیام است، چرا که پیامبران و انبیاء هنام که مخواهند

رسالت خود را ابلاغ کنند، این کار را از طریق قرائت انجام مدهند. حالا که این ابلاغ انجام شد، شیطان نمنشیند و در میان
مردم شبههسازی مکند. «امنیه» این رسول همان اهداف و پیامهای است که مخواهند از طریق قرائت ابلاغ کنند و شیطان

قصد دارد این اهداف را مختل کند.

اگر «تمنّ» را به معنای تقدیر بیریم، این تقدیر برای هر کس بسته به وضعیت و شغلش متفاوت است؛ تقدیر ی کارگر همان
عمل اوست، تقدیر ی مبلغ تبلیغ اوست، تقدیر ی تاجر تجارت اوست. برای پیامبر، «تمنّ» همان اهداف و رسالت است که
مخواهد به مردم برساند و در این راستا شیطان وارد مشود و در همین «امنیه» او شبهه ایجاد مکند. پس معنای مورد نظر

ما، ی معنای سوم است که با «قرائت» پیوند دارد.

اگرچه در «روح المعان» آمده که بسیاری از مفسران «تمنّ» را به معنای قرائت گرفتهاند، مانند «تمنّ التاب» به معنای
«قرأت التاب»، اما استفاده از این معنا در عمل نادر است و نادر بودن آن در اصل استعمال، خلل در مفهوم ایجاد نمکند. ما

این معنا را گستردهتر مکنیم و «تمنّ» را بر اساس شرایط فردی معنا مکنیم. «تمنّ» ی کودک ممن است داشتن
اسباببازی باشد، «تمنّ» ی فرد پرخور ممن است داشتن سفرهای پر از غذا باشد، و «تمنّ» ی حیم ممن است فهمیدن

ی قاعده فلسف باشد. در مورد رسول، «تمنّ» همان ابلاغ پیام خداست که نهایت آرزوی اوست. در این حالت، نمتوانیم آن
را تنها به چیزهای قلب محدود کنیم؛ بله باید بهطور عمل محقق شود.

حال، وقت رسول چنین تمنّای دارد، شیطان مآید و در همین «امنیه» او شبهه ایجاد مکند تا این تمنّ به نتیجه نرسد. اما
خداوند مفرماید: «ینسخ اله ما یلق الشیطان ثم یحم اله آیاته». این احتمال بر این اساس است که شیطان وارد نفس پیامبر

نمشود، و این بهطور واضح روشن است.

جمع بندی
طبق احتمال اول که بحث خطورات نفس و شیطان مطرح است، اشال اساس این است که با ادامه آیه «ثم یحم اله آیاته»

،دهند که هدف از این القائات شیطانالشیطان فتنة» سازگار نیست. این آیات به وضوح نشان م و آیه بعد «لیجعل ما یلق
امتحان و آزمایش کسان است که در دلهایشان مرض و تردید دارند، نه اینه این القائات به نفس پیامبر مربوط باشند. به

علاوه، آیه بعدی که مفرماید «لیعلم الذین اوتوا العلم» هم با این احتمال سازگار نیست، چرا که اگر این وسوسهها در نفس
پیامبر بود، دیر هیچ دلیل برای امتحان کسان که علم دارند وجود نمداشت.



اما در احتمال دوم که بسیاری از مفسران به آن اشاره کردهاند، یا احتمال سوم که ما مطرح کردیم، وسوسهها و القائات
شیطان به هیچ عنوان به نفس پیامبر ربط ندارد. در این احتمالها، شیطان القائات خود را در میان مردم ایجاد مکند تا در

مقابل پیامبری که در حال ابلاغ رسالت اله است، شبهات و تردیدها را دامن بزند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏ قرآن :سوره حج، آیه 52.
[2] ‏همان، سوره حج، آیه 53.
[3] ‏همان، سوره حج، آیه 54.

[4] ‏آلوس، محمود بن عبداله، «روح المعان ف تفسیر القرآن العظیم و السبع المثان»، ج 9، ص 164.
[5] ‏«قرآن کریم»، سوره انعام، آیه 121.

[6] ‏همان، سوره انعام، آیه 112.
[7] ‏همان، سوره بقره، آیه 173.

[8] و التمن. عل ما قال أبو مسلم. نهاية التقدير و منه المنية وفاة الإنسان للوقت الذي قدره اله تعال، و الأمنية عل ما قال
الراغب الصورة الحاصلة ف النفس من التمن، و قال غير واحد: التمن القراءة و كذا الأمنية، و أنشدوا قول حسان ف عثمان
رض اله تعال عنهما: تمن كتاب اله أول ليلة / تمن داود الزبور عل رسل‏ و ف البحر أن ذلك راجع إل الأصل المنقول عن

أب مسلم فإن التال يقدر الحروف و يتصورها فيذكرها شيئا فشيئا، و المراد بذلك هنا عند كثير القراءة (‏آلوس، محمود بن
عبداله، روح المعان ف تفسیر القرآن العظیم و السبع المثان، ج 9، ص 165.)

[9] ‏طباطبای، محمد حسین، «المیزان ف تفسیر القرآن»، ج 14، ص 393.

منابع
علاوه بر قرآن.

‏آلوس، محمود بن عبداله، روح المعان ف تفسیر القرآن العظیم و السبع المثان، بیروت، دار التب العلمية، 1415.
‏طباطبای، محمد حسین، المیزان ف تفسیر القرآن، بیروت، مؤسسة الأعلم للمطبوعات، 1352.


