
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۲۴ دی ۱۴۰۳

مواسعه و مضایقه
جلسه 57 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
ا يهاننْسا امو وتالْح يتنَس ّندر تفسیر آیات مربوط به نسیان انبیا، مانند آیه «فَا در جلسه گذشته بیان شد که علامه طباطبای

الشَّيطَانُ» و آیه «سنُقْرِىكَ فََ تَنْس ا ما شَاء اله»، بیان مکنند که نسیان نسبت داده شده به یوشع بن نون، همراه حضرت
موس (علیهالسلام)، به معنای تأثیر شیطان در مواردی است که به معصیت اله مربوط نمشود. ایشان معتقدند که انبیا در

عصمت اله از هرگونه تأثیر شیطان در موارد معصیت مصون هستند، اما ایذای شیطان در امور غیرمعصیت، مانند مشلات
یا گرفتاریهای دنیوی، دلیل بر منع ندارد.

اما حضرت استاد در تفسیر این آیات با استناد به محمات قرآن، مانند آیه «انَّ عبادِي لَيس لَكَ علَيهِم سلْطَانٌ»، تأکید مکنند
که شیطان بر مخلَصین، که انبیا و اهلبیت (علیهمالسلام) از مصادیق آن هستند، هیچگونه سلطهای ندارد، نه در معصیت، نه در

نسیان و سهو، و نه حت در ایذاء. ایشان معتقدند که اراده توین خداوند در آیه تطهیر، مبن بر رفع مطلق رجس، شامل نسیان و
سهو نیز مشود و این محمات قرآن مانع پذیرش هرگونه ایذای شیطان یا حت اسهاء از جانب خداوند برای پیامبران و

معصومان است.

نف سهو النب با تاکید بر آیات 39 و 40 سوره حجر
تَنيغْوا ابِم ِبر گوید: «قَالخود در تأثیرگذاری بر "عباد مخلَص" م در آیات 39 و 40 سوره حجر، شیطان با اعتراف به ناتوان
زَيِنَن لَهم ف ارضِ وغْوِينَّهم اجمعين ا عبادكَ منْهم الْمخْلَصين». این آیه نشان مدهد که عباد مخلَص، که شامل انبیا و ائمه
معصومین (علیهمالسلام) بهعنوان برجستهترین مصادیق آن هستند، از هرگونه تزیین، اغوا، و تأثیر شیطان مصوناند. در این آیه،

اغوا و تزیین تنها به معصیت محدود نمشود، بله تمام اموری که موجب گمراه انسان مشوند، از جمله خطا، سهو، یا
نسیان، را نیز در برمگیرد. تزیین شیطان به معنای جلوهدادن باطل در قالب حق است و تمام انواع گمراه و انحراف، از جمله

خطا و سهو، به نحوی نتیجه این تزیین یا اغوای شیطان هستند.

سهو و نسیان، هرچند بهظاهر اموری توین به نظر مرسند، عوامل بیرون دارند که شیطان از طریق آنها بر انسان تأثیر
مگذارد، مانند غفلت ناش از دنیاطلب یا عوامل دیر مانند لقمه حرام. این آیه بهصراحت بیان مکند که عباد مخلَص بهطور

مطلق از این تأثیرات در اماناند؛ بنابراین، سهو و خطا نیز به آنها عارض نمشود، زیرا این امور ناش از اغوای شیطان یا
عوامل است که در دایره سلطه او قرار دارد.

تزیین و اغوا از منظر قرآن، نهتنها به گناه و معصیت محدود نیست، بله شامل هر چیزی است که موجب گمراه یا غفلت
شود. شیطان با ایجاد مشغولیتهای بارزش، انسان را از وظایف و امور مهم بازمدارد و این غفلت بهتدریج به سهو و نسیان
منجر مشود. با این حال، مخلَصین که نفس آنها تحت تأثیر انوار اله به مقام «نفس مطمئنه» رسیده است، از این عوامل و

تأثیرات بهکل دور هستند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


در آیات سوره ناس آمده است: «قُلۡ اعوذُ بِربِ ٱلنَّاسِ﴿١﴾ ملكِ ٱلنَّاسِ﴿٢﴾ الَٰه ٱلنَّاسِ﴿٣﴾ من شَرِ ٱلۡوسۡواسِ
ٱلۡخَنَّاسِ﴿٤﴾» این آیات ما را به پناه بردن به خداوند از شر وسوسهگر خناس فرمان مدهد. «وسواس خناس» به موجودی

اشاره دارد که با وسوسههای مداوم در دل انسان، او را به انحراف مکشاند. این وسوسهگر همان شیطان است، چرا که در
ادامه آیه مفرماید: «الَّذِي يوسوِس ف صدُورِ النَّاسِ»

نف سهو النب با استفاده از آیات 82 تا 92 سوره انعام
در آیات ۸۲ تا ۹۰ سوره انعام، مطالب عمیق در موضوع هدایت و امنیت برای بندگان خاص خداوند مشاهده مشود.خداوند

در آغاز، مفرماید: «الَّذِين آمنُوا ولَم يلْبِسوا ايمانَهم بِظُلْم اولَئكَ لَهم امن وهم مهتَدُونَ»[1]، که بهطور مطلق از امنیت و هدایت
گوید. سپس این گروه را در ادامه، انبیاء و برگزیدگان الهردهاند، سخن مکه ایمان خود را با ظلم آلوده ن برای مؤمنان

معرف مکند، که مصداق کامل این آیه هستند.

آیه «وتلْكَ حجتُنَا آتَينَاها ابراهيم علَ قَومه نَرۡفَع درجٰتٍ من نَّشَآء ۗ انَّ ربكَ حيم عليم»[2] اشاره به حجت روشن خداوند دارد
که به ابراهیم عطا شد و او را بر قومش غالب کرد. در ادامه، با ذکر نام انبیای بزرگوار مانند اسحاق، یعقوب، نوح، داوود،

سلیمان، موس، هارون، زکریا، یحی، عیس، الیاس، اسماعیل، یونس، لوط و دیران، به مقام رفیع آنان و هدایت خاص که
خداوند برایشان مقرر کرده است، تأکید مکند: «ذَلكَ هدَى اله يهدِي بِه من يشَاء من عبادِه»[3]. این هدایت خاص، فراتر از

هدایت عام است که برای همه مردم فراهم شده است؛ بله ی لطف ویژه اله است که خداوند تنها به بندگان خاص خود اعطا
مکند.

در تفسیر این آیات، بر امنیت مطلق انبیاء تأکید شده است. عبارت «اولَئكَ لَهم امن» نشاندهنده امنیت فراگیر و بنقص برای
انبیاء است، بهگونهای که هیچگونه معصیت، خطا یا نسیان نمتواند در وجود آنان راه یابد؛ زیرا هر ی از این موارد با امنیت

مطلق منافات دارد. این امنیت نه تنها محدود به قیامت نیست، بله در همین دنیا نیز شامل حال انبیاء است، و آنان در همه ابعاد
وجودی خود تحت هدایت و امنیت اله قرار دارند.

در ادامه آیه 88 خداوند م فرماید: «ولَو اشْركوا لَحبِطَ عنْهم ما كانُوا يعملُونَ» که این نته برجسته مشود که حت کوچترین
انحراف، در تضاد با مقام نبوت و هدایت خاص اله قرار دارد. همانطور که در آیه شریفه « َلَئنۡ اشۡركۡت لَيحۡبطَن عملُكَ

ولَتَونَن من ٱلۡخَٰسرِين» نیز خدواند چنین خطاب به پیغمبر اکرم (صل اله علیه و آله) دارد.

در این آیات ، خداوند ویژگهای برجسته بندگان خاص خود را بیان مکند: «اولَئكَ الَّذِين آتَينَاهم الْتَاب والْحم والنُّبوةَ»[4]،
اینها کسان هستند که خداوند به آنها کتاب، حم و نبوت عطا کرده است. سپس مفرماید: «فَانْ يفُر بِها هوء فَقَدْ وكلْنَا بِها

قَوما لَيسوا بِها بِافرِين»[5]، اگر دیران این نعمتها را انار کنند، خداوند اقوام را جایزین مکند که به این نعمتها کافر
نیستند.

از مطالب مرحوم علامه طباطبای در تفسیر المیزان، عصمت انبیا در سه زمینه برداشت م شود:
۱. آیات مربوط به عصمت در تلق وح و تبلیغ رسالت، مانند آیه: «كانَ النَّاس امةً واحدَةً...»[6].

.[7]«هدَى اله كَ الَّذِينلَئو۲. آیات مربوط به عصمت از گناه، مانند آیه: «ا
۳. آیات دال بر عصمت مطلقه، که شامل عصمت از خطا و نسیان نیز مشود.

لهم الامن» و «اولئ دانند، اما این آیات، از جمله «اولئنم موارد، سهو و نسیان را با عصمت مطلق منافات وی در برخ
الذین هدی اله»، امنیت و هدایت مطلق را بیان مکنند که هرگونه سهو و نسیان را نیز نف مکند. این امنیت مطلق با عبارت



«اولئ لهم الامن» بهگونهای مطلق و جامع مطرح شده و دلالت آن حت قویتر از عبارات نظیر «اولئ الذین هدی اله» است.

در این زمینه، اشاره به فرمایش پیامبر اکرم (ص) که «تنام أعینهم و لا تنام قلوبهم»، بیانر این است که حت در حالت خواب
نیز قلب پیامبر از اطراف خود آگاه است. این ویژگ با امنیت مطلق انبیاء کاملا هماهن است. نسیان، که بهمعنای فراموش

کردن یا غفلت از امور است، با امنیت مطلق اله منافات دارد؛ زیرا ایمن بودن از هرگونه آسیب، شامل مصونیت از نسیان نیز
مشود. بنابراین، هدایت و امنیت خاصه اله که در این آیات بیان شده، دلالت بر عصمت مطلق انبیاء دارد و سهو و نسیان را

نیز نف مکند.

آیه «اولَئكَ لَهم امن» در سوره انعام، به وضوح بر امنیت مطلق تأکید دارد که خداوند به انبیا عطا کرده است. این امنیت،
شود؛ امنیت از گناه، خطا، سهو و نسیان. دلالت آیه بر این است که انبیا از هر نقص و آسیبانبیا م شامل تمام مراتب زندگ

که بتواند هدایت اله آنان را خدشهدار کند، مصون هستند.

 محمات و متشابهات در تفسیر قرآن
آیات قرآن به دو دسته محمات و متشابهات تقسیم مشوند. آیه «اولَئكَ لَهم امن» از محمات است که معنای روشن و قاطع

دارد. از سوی دیر، آیات مانند «فَنَسيا حوتَهما»[8] یا «اذْ نَادىٰ ربه انّ مسن الشَّيطَانُ...»[9]، از متشابهاتاند که ظاهر آنها
ممن است دلالت بر نقص داشته باشد. متشابهات باید در ذیل محمات تفسیر شوند، بهگونهای که تعارض میان آنها وجود

نداشته باشد.

نسیان در آیات مانند «فَنَسيا حوتَهما» به معنای ترک التفات یا عدم سؤال است و نه فراموش به معنای عرف. این تفسیر با
عصمت انبیا و اطلاق امنیت که آیه «اولَئكَ لَهم امن» بیان مکند، سازگار است. بر این اساس، نسیان یا غفلت به معنای

عرف، با امنیت مطلق که خداوند برای انبیا مقرر کرده است، منافات دارد.

خداوند در آیه «فَبِهدَاهم اقْتَدِه» پیامبر اسلام (ص) را به اقتدا به هدایت انبیا امر مکند. این امر دلالت بر این دارد که هدایت انبیا
کامل و عاری از هرگونه نقص است. هدایت کامل مستلزم عصمت مطلق انبیا در همه امور، چه دین و چه دنیوی، است.

بنابراین در تفسیر قرآن، آیات محمات مانند «اولَئكَ لَهم امن» و «فَبِهدَاهم اقْتَدِه» باید ملاک قرار گیرند. آیات که ظاهر آنها
دلالت بر نقص یا اشتباه در انبیا دارند، باید در ذیل محمات معنا شوند. برای مثال، آیه «ليغْفر لَكَ اله ما تَقَدَّم من ذَنْبِكَ وما

تَاخَّر»[10] نباید دلالت بر گناه پیامبر برداشت شود، بله باید بر اساس امنیت و عصمت مطلق تفسیر گردد.

بیانات حضرت استاد پیرامون اهمیت اعتاف ماه رجب
فردا، روز ولادت با سعادت مول الموحدین، امیرالمؤمنین عل بن اب طالب (علیه آلاف التحیة و الثناء) است که با شروع

ایامالبیض و اعتاف در مساجد مصادف شده است. این اعتاف که در ماه مبارک رجب برگزار مشود، فرصت ویژه برای
قرب به خداوند و اصلاح رابطه انسان با پروردگار است.

کسان که موفق به حضور در اعتاف مشوند، از نعمتهای عظیم برخوردار خواهند شد. نقل شده است که در روز سوم
اعتاف، خداوند انواری ویژه در قلب معتفین قرار مدهد و برکات عجیب بر آنان نازل مشود. این ایام، زمان برای

خودسازی است و فرصت بنظیر برای طلب مغفرت، توکل به خدا و نزدی شدن به اوست.

در اعتاف باید بین خود و خداوند اصلاح کرد. هرچند انسان ممن است احساس کند به خدا نزدی شده، اما هر چه بیشتر در
این مسیر پیش مرود، به ضعف و ناتوان خود در برابر عظمت اله بیشتر پ مبرد. از خدا باید خواست که طعم عبادت و



لذت بندگ را در دل انسان قرار دهد، تا از هر کوتاه در انجام وظایف عبادی، عمیقاً آزرده شود و خسارتهای معنوی را درک
کند.

از جمله دعاهای که باید در اعتاف داشته باشیم، درخواست فهم آیات اله است. اینه قرآن را درست بفهمیم و معارف آن در
قلب ما نهادینه شود. حسرت اینه عمر سپری شود و حت ی آیه از کلام خدا را نفهمیده باشیم، نباید ما را رها کند. باید از

خداوند بخواهیم که نور معارف قرآن را در دل ما جای دهد و ما را در مسیر فهم و عمل به حقایق آن یاری کند.

ی از وظایف مهم در این زمان، حفظ نظام مقدس جمهوری اسلام است که به تأس از تعالیم امام خمین (ره)، باید با تمام
توان در برابر دشمنان مقاومت کنیم. نباید از تهدیدها و هیاهوی دشمن وحشت کنیم، بله باید قویتر و مصممتر در مسیر حفظ

اسلام و تقویت آن گام برداریم. دعا برای مقاومتگران در برابر رژیم صهیونیست نیز واجب است تا خداوند آنان را در ریشهکن
کردن این غده سرطان یاری کند.

همه باید برای تقویت دین اسلام و رفع مشلات جامعه، بهویژه معیشت مردم، دعا کنیم. اگر دین قوی شود و مردم به آن پایبند
باشند، بسیاری از مشلات مادی و معنوی نیز برطرف خواهد شد. از همه افرادی که در مراسم اعتاف شرکت مکنند، ملتمس

دعا هستیم و از خداوند مخواهیم که بهترین بهره را از این فرصت معنوی ببرند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏ قرآن :سوره انعام، آیه 82.
[2] ‏همان، سوره انعام، آیه 83.
[3] ‏همان، سوره انعام، آیه 88.
[4] ‏همان، سوره انعام، آیه 89.
[5] ‏همان، سوره انعام، آیه 89.
[6] ‏همان، سوره بقره، آیه 213.
[7] ‏همان، سوره انعام، آیه 90.
[8] ‏همان، سوره کهف، آیه 61.
[9] ‏همان، سوره ص، آیه 41.

[10] ‏همان، سوره الفتح، آیه 2.

منابع
قرآن کریم


