
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۲۳ دی ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 56 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
محقق اصفهان 7 دو بیان در توضیح مراد مرحوم آخوند 7 مطرح مکند. بیان اول این است که اگر غیر از قصد امر لازم باشد
که دواع دیر را هم در طول قصد امر اتیان کرد اجتماع دو داع بر فعل یا داع بر داع لازم مآید و این خلف است. ایشان

در بیان دوم مفرماید قصد امر فعل را مقرب و عبادی مکند، در حال که این عناوین ثلاثه، یعن حسن ذات و وجود مصلحت
در فعل و اهلیت خدا برای عبادت موجب عبادیت فعل نمشوند. بعض از این عناوین فرع بر این هستند که فعل عبادی باشد به

این معنا که ابتدا باید فعل را به نحو عبادی اتیان کرد تا آن آثار مترتب شوند. لذا اگر کس بخواهد فعل را به قصد مصلحت
به مولا هیچ ربط کند. چنین فعلکامنهی در آن انجام دهد دو صورت دارد. یا فعل را به خاطر آن فایدهای که دارد اتیان م

پیدا نمکند و عنوان حسن نیز بر آن منطبق نخواهد شد. و لذا مصداق برای انقیاد و تمین نیست. اما اگر مراد از این
مصلحت، امری است که به مولا برمگردد، یعن مصلحت که به خاطر آن و موافقتش با غرض، مولا این فعل را اراده کرده

است، در این صورت معقول نیست که فعل را به داع شخص همین اراده، اراده کرد چون تسلسل یا دور لازم مآید.

میل فرمایش محقق اصفهانت
محقق اصفهان 7 در ادامه مفرماید:

وأما الإتيان بداع الحسن الذات أو بداع أهليته ـ تعال ـ، أو له ـ تعال ـ بطور لام الصلة ـ لا لام الغاية ـ فل ذلك مبن عل عبادية
.المورد، مع قطع النظر عن تلك الدواع

أما الاول فواضح، وأما الأخيران فلأنه ـ تعال ـ أهل لما كان حسنا وعبادة، لا لما لا حسن فيه، والعمل له ليس إلا العمل الإله من
غير أن تون إلهيته من قبل الداع، وقد عرفت بعض اللام فيما تقدّم[1].

أما الإتيان بداع أهلية المول للعبادة ، فمورده العبادة الذاتية ـ أي ما كان حسنا بالذات ـ بداهة أنّ المول ليس أهلا لما لا رجحان
فيه، ولم ين حسنا ذاتا، فالمورد ـ مع قطع النظر عن هذا الداع ـ حسن بالذات، ومثله مرتبط بذاته، لا من طريق الداع، فهذا

الداع كما لا يوجب انطباق عنوان حسن ذاتا، كذلك لا يوجب ارتباط الفعل بالمول، بل يتعلق بما كان ف حد ذاته ذا جهتين من
الحسن والربط.[2]

اگر ملف عمل را به جهت حسن ذات آن انجام دهد، یعن چون این عمل حسن ذات دارد آن را اتیان کند، در این صورت چنین
حسن ذات ه نخواهد بود. پس اتیان عمل به داعال ب إلملازمهای با عبادیت ندارد و این عمل مقر ذاتاً حسن است ول عمل
نمتواند عبادیت یا مقربیت عمل را تصحیح کند و موجب ارتباط با مولا نخواهد شد. چه مولای باشد یا نباشد، عمل ذاتاً حسن

است مثل اینه کفار هم اعمال را به جهت حسن ذات آنها انجام مدهند ولو خداوند X را قبول ندارند. این مطلب روشن و
واضح است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


«له تعال» شود. انجام عمل به داعصورت موجب عبادیت عمل نم اهلیت مولا برای عبادت هم در ی اما اتیان عمل به داع
دو صورت دارد: یا لام در «له»، لام صله است و یا لا غایت. اگر لام غایت باشد، اشال دیری دارد که در جای خود مطرح

شده است که همان عدم امان اخذ این قید در متعلق باشد. اما اگر لام صله باشد، در این صورت اتیان به این داع فرع بر این
است که عمل، عبادی باشد. پس ابتدا باید عمل عبادی باشد تا آن را به خدا انتساب دهیم. خداوند اهلیت برای عبادت دارد لن

ال اتیان عمل به داعسن نداشته باشد و عبادت نشده باشد. از اینجا، اشکه ح سن و عبادت باشد نه با عملکه ح با عمل
شر و مانند آن هم روشن مشود. محقق اصفهان 7 در این رابطه مفرماید:

ومنه تعرف حال الشر ، والتخضع ونحوهما ، فإن الإتيان بأمثال هذه الدواع يتوقّف عل كون الفعل ـ مع قطع النظر عن هذه
الدواع ـ شرا وتخضعا وتعظيما ، فيون الفعل ـ مع قطع النظر عنها ـ حسنا ومرتبطا ذاتا ، أو منتهيا إليهما كذلك.

ومنه يتبين حال الإتيان بداع الثواب أو الفرار من العقاب ، فإنّ الفعل لو لم ين موجبا للثواب ومانعا من العقاب لم يتوجه إليه
مثل هذا الداع فيخرج هذا الداع عن كونه موجبا لعنوان حسن ذات ورابطا له إل المول ، وإنما يصح أن يون داعيا لما كان

[3].كذلك أو داعيا للداع

اگر ملف عمل را شُراً له یا خاضعاً له انجام دهد، مثل اینه غذا بخورد یا به پدر و مادر خود احترام کند شُراً له، باز هم
عمل او عبادی نخواهد شد؛ زیرا اگر بدون این دواع، شر و تخضع و تعظیم در ماهیت فعل وجود داشته باشد، در این صورت
ماهیت فعل این عناوین را نداشته باشد، در این صورت از آنجا که این دواع ،ندارد، اما اگر با قطع نظر از این دواع الاش

متفرع بر عبادیت عمل است پس فایدهای در تعبدیت عمل ندارند.

اما اتیان عمل به داع ثواب یا فرار از عقاب به این صورت که ملف عمل را انجام دهد به این قصد که خداوند به او ثواب دهد
یا او را عقاب نند، این هم موجب عبادیت عمل نیست. اگر فعل با قطع نظر از این داع موجب ثواب نباشد، یعن آن عمل

عبادی نیست و لذا ثواب از آثار آن نخواهد بود. ثواب و عقاب از آثار عمل عبادی هستند و تا عمل، عبادی نباشد آن آثار مترتب
نخواهند شد. پس این دواع فرع بر این است که عمل عبادت باشد و این دواع به تنهای موجب عبادیت عمل نخواهند شد.

بنابراین، اگر دواع مربوط به مراحل قبل از امر باشند مثل مصلحت کامنه و منتسب به ارادهی مولا، در این صورت محذورات
عقل برمگردد و لذا اخذ آنها در متعلق با استحاله مواجه است. اما مراتب بعد از امر نیز مترتب بر عبادیت عمل و فرع آن

مباشند و تا عمل عبادی نباشد آنها مترتب نخواهند شد. پس اخذ آنها معتبر نیست، گرچه ممن است. در نتیجه طبق فرمایش
محقق اصفهان 7 هیچ کدام از این دواع غیر از قصد امر موجب عبادیت و قرب شدن عمل نخواهند شد و موضوعاً از محل

بحث ما خارج مباشند. آنچه که عمل را عبادی مکند امتثال به قصد امر است.[4]

خلاصهی کلام محقق اصفهان 7 این است که دو دلیل وجود دارد بر اینه دواع دیر غیر از قصد امر معتبر نیستند. ی دلیل
این است که عمل به قصد امتثال مسلّماً کاف است، یعن احدی از فقهاء و اصولیان تردیدی ندارد که اگر ملف عمل خود را
تنها به قصد امتثال امر انجام دهد کاف است و نیازی به ضمیمه کردن داع دیر نیست. پس آنچه متعلق امر است ذات عمل

است و نه ذات عمل به علاوهی دواع دیر همچون حسن ذات، مصلحت و اهلیت خداوند X برای عبادت. پس وقت ذات عمل
ر بر عدم اعتبار دواعندارند. دلیل دی ر دخالتتوان آن را به قصد امتثال امر اتیان کرد و عناوین دیمتعلق امر مولاست م

دیر اینه آنها موجب قرب بودن و عبادی بودن عمل نمشوند و بله این دواع فرع بر عبادیت عمل و از آثار آن هستند.

ال بر محقق اصفهاناش
محقق اصفهان 7 در مورد اجتماع دو داع مفرماید این مطلب با اشال عقل مواجه است و حال آنه دو داع ولو در عرض



هم باشند هیچ استحالهای ندارد و از قبیل توارد علتین عل معلول واحد نیست. ی از نات که در اینجا وجود دارد قیاس تشریع
العلتین عل واحد از قبیل توارد فعل اجتماعُ الداعیین عل وین است و مطلب ایشان بنا بر این مبنا صحیح است، یعنبه ت
معلولٍ واحد خواهد بود. اینه تویناً دو چیز در عرض هم بخواهند علت تامه برای معلول واحد باشند از نظر فلسف معقول

نیست و این مطلب تمام است؛ زیرا وجود علت دوم به این معناست که علت اول تمام نیست و این خلاف فرض است؛ چون
علت اول هم تامه است. اما سوال این است که آیا در اعتباریات هم این مطالب جاری است؟ اگر مولا برای اتیان ی عمل، پنج
داع را لازم بداند، آیا استحالهای دارد؟ ممن است ملف نماز استحباب یا زیارت را با چند داع از حیث نیابت انجام دهد و

این هیچ محذوری ندارد، مثل اینه ی زیارت به نیابت از زید و بر و عمرو یا به نیابت از همهی اموات انجام شود، یا اینه
نماز بخواند به قصد اینه این نماز معراج، ذکر و امتثال است. دواع این چنین بر فعل واحد اشال ندارد. این بحث از موارد

خلط میان توین و تشریع است که مرحوم امام 7 بر اجتناب از آن بسیار تأکید دارد.

اما اگر این دواع در طول هم باشند نیز از نظر محقق اصفهان 7 از قبیل داع بر داع خواهد شد و این هم محال است. از
نظر ایشان قصد امر خودش ی داع مستقل است و داع بر داع در مورد آن معقول نیست. لن این مطلب نیز قابل پذیرش

نیست. اما راجع به اشال دیر ایشان، یعن متفرع بودن دواع دیر بر عبادیت عمل مگوییم این اشال بنا بر اعتبار قصد امر
هم وارد است. چه فرق از این جهت میان قصد امر و اهلیت خداوند X وجود دارد؟ امر مشترک بین تعبدی و توصل است و

لذا قصد امر هم به همین بیان نمتواند موجب عبادیت عمل شود بله متفرع بر عبادیت آن است. بحث این است که آقایان
عبادیت عمل توسط قصد امر را مسلّم گرفتهاند و آن را از وجوه قرب دانستهاند و حال آنه همین اشال که در دواع دیر

مطرح است در مورد قصد امر هم وارد است. قبل از این دواع، عبادیت عمل باید محرز باشد و این طور نیست که با قصد امر
یا دواع دیر بخواهیم عبادیت آن را درست کنیم، و الا لازم مآید که واجب توصل با قصد امر به واجب تعبدی تبدیل شود و
حال آنه این صحیح نیست. اگر بویید مجرد اتیان عمل به قصد امر موجب عبادیت عمل مشود، بنابراین در دواع دیر هم
باید به این حرف ملتزم شوید. اگر قائل شدید که دواع دیر موجب عبادیت عمل نمشوند بله فرع بر عبادیت آن هستند، پس

در قصد امر هم باید همین حرف را بویید.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
.(... أهلية المول أما الإتيان بداع) : التعليقة : ١٦٦ عند قوله [1]. كما ف

[2]. ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 337-336.
[3]. همان، 322.

[4]. این استدلال، همان طور که محقق نائین 7 نقل کرده است، در کلام علامه 7 هم آمده است. ایشان مفرماید:
ه ذلك، بأنّ الأمن من العقاب، و النيل إله ‐ المنع عن كفايته، و تبعه غير واحد، و قد يوجعن العلامة ‐ قدّس سر و قد ح»
الثواب، لا يترتّب عل ذات العمل، إذ ذات الصلاة بما ه ه لا يترتّب عل فعلها ثواب، و لا عل تركها عقاب، بل الذي يترتّب

الثواب و العقاب عليه إنّما هو العبادة، و الصلاة الواقعة عل وجه العبادة، و بعبارة أخرى: الثواب إنّما يترتّب عل فعل العبادة، و
العقاب يترتّب عل ترك العبادة فلا يمن أنّ يون النيل إل الثواب، و الأمن من العقاب موجبا لعبادية الشء، بل لا بدّ من قصد

الأمر الذي به يون الشء عبادة.
و من هنا أشل عل من عدّ قصد النيل إل الثواب و الأمن من العقاب ف عرض قصد الأمر، و جعل كل منهما موجبا للعبادة بما
حاصله: أنّ قصد الثواب و العقاب ف طول قصد الأمر، لما عرفت من أنّهما مترتّبان عل العبادة المتوقّفة عل قصد الأمر، و معه
لا يمن أن يونا ف عرض قصد الأمر، فلا بدّ ف العبادة من توسيط قصد الأمر، إلا إذا كان الشء بنفسه عبادة، كالسجود له، و
خراسان کاظم کتاب الصلاة، محمدعل ،أوائل مباحث النية، هذا.» (‏محمدحسین نائین ذلك ف لام فقد تقدّم شطر من ال

(قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام، 1411)، ج 2، 46.)



منابع
‐      ‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.

‐      ‏نائین، محمدحسین‏. کتاب الصلاة. محمدعل کاظم خراسان. 2 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم.
.1411 ،مؤسسة النشر الإسلام


