
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۱۱ دی ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 51 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
محقق اصفهان 7 از اشال دوم مرحوم آخوند 7 بنا بر شق اول جواب داده است که چند اشال به آن وارد است. مرحوم

روحان 7 مگوید فرمایش محقق اصفهان 7 مبنای است و لذا ی اشال جدل را مطرح کرده است. اما اشال اول ایشان به
ه بین ما نحن فیه و مسئلهی تبدیل امتثال به امتثال از دو جهت فرق وجود دارد و لذا این دو به هم ارتباط7 این محقق اصفهان

ندارند. ی جهت فرق این است که در باب تبدیل امتثال، ی امر از مولا صادر شده اما در ما نحن فیه فرض این است که دو
امر صادر شده است. اما جهت دوم فرق این است که مرحوم آخوند 7 فرض بحث در تبدیل امتثال به امتثال را جای مطرح

مکند که با امر موافقت شده ول غرض هنوز باق است و تحصیل نشده است. و لن در ما نحن فیه، فرض این است که با
سقوط امر اول، غرض تحصیل شده است. محقق عراق 7 در اشال بر مرحوم آخوند مفرماید کلام ایشان اشال مبنای دارد؛

زیرا اگر در بحث دوران امر بین اقل و اکثر ارتباط قائل به اشتغال عقل شویم، کلام مرحوم آخوند 7 صحیح است ولن قول
حق این است که در اینجا عقل حم به برائت مکند.

اشال بنائ محقق عراق بر مرحوم آخوند
محقق عراق در اشال اول خویش بر مبنای مرحوم آخوند 7 در اقل و اکثر ارتباط اشال کرده است، لن در اشال دوم بنا

بر قبول مبنای ایشان یعن قول به اشتغال در اقل و اکثر ارتباط اشال بنائ مکند و مفرماید:

نعم بناء عل مبن مرجعية الاشتغال عند الشك ف اعتبار هذه القيود ربما يتوجه الإشال المزبور، إذ يمن أن يقال حينئذ بأنه بعد
اله حينئذ علان اتتحقق غرضه، من جهة إم بيان دخل قصد الامتثال ف المول م العقل و استقلاله بالاشتغال لا يلزم علح

قضية حم العقل بالاشتغال، و معه لا يلزم من عدم بيانه إخلال منه بغرضه ك يجب عليه البيان، هذا.

و لن يمن دفع الإشال المزبور عل هذا المسلك أيضا، إذ نقول حينئذ: بأنه عل هذا البيان و ان لم يجب عل المول الأمر
المولوي بداع الأمر، من جهة جواز اتاله عل حم العقل بالاشتغال، إلا انه لو أمر بها حينئذ لا يلزم منه اللّغوية، كيف و ان

للمول حينئذ بيان كل ما له الدخل ف تحقق غرضه بالأمر به، و يف ف فائدته ارتفاع موضوع حم العقل بالاشتغال، من جهة ان
حم العقل بالاشتغال كحمه بالبراءة انما هو ف ظرف الشك بالواقع و بعد بيان المول ما له المدخلية ف تحقق غرضه واقعا

يرتفع موضوع حم عقله بالاشتغال كارتفاع موضوع حمه بالبراءة. نعم لو انحصر فائدة الأمر المولوي بإحداث الداع للملّف
نحو المطلوب لأمن دعوى لغوية امره مولويا مع حم العقل الجزم بالاحتياط و لنّه ليس كذلك، بل نقول: بأنّ من الفوائد أيضا
م عقله بالاحتياط كما هو واضح. و حينئذ فعليرتفع به موضوع ح حصول غرضه واقعا ل لّف بما له المدخلية فإعلام الم

كل حال يون الأمر المتعلّق بداع الأمر امرا مولويا لا إرشاديا.

نعم انما يتوجه هذا المحذور ف مورد علم من الخارج بعبادية المأمور به، فانه ف هذا الفرض يصير أمره الثان لغوا محضا، و
لن الشأن كله ف حصول هذا العلم من الخارج خصوصا ف الصدر الأول و غفلتهم عن دخل مثل دعوة الأمر ف عبادية الشء،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


فانّه ف مثله يون طريق العلم بدخل داع الأمر هو أمر الشارع دون غيره، كما هو واضح، فعل هذا فلا بأس بدعوى تقيد المأمور
به بداع الأمر بالالتزام بأمرين طوليين: أحدهما متعلق بذات العبادة و الآخر ف طول الأمر الأول بإتيانها بداع الأمر المتعلق بها،

كما هو واضح.[1]

اگر امر اول تعبدی باشد و قائل باشیم که در فرض ش در دخالت شیئ در مأمور به، عقل حم به احتیاط میند، یعن مبنای
مرحوم آخوند 7 در اینجا را بپذیریم، در این صورت باز هم امر دوم لغو نخواهد بود. حم عقل بر احتیاط در صورت ش است
و لذا موضوع حم عقل، با وجود امر دوم از بین مرود. عقل در صورت مگوید این قید در غرض مولا دخیل است که ملف

ش داشته باشد، و این در صورت عدم بیان است. اما هنام که مولا با امر دوم آنچه را که دخیل در غرض اوست بیان
مکند دیر ش نیست تا عقل حم داشته باشد. اگر بویید که فایدهی امر منحصر در داعویت است، اشال در جای خود

باق است، یعن امر دوم لغو خواهد بود. اما فایدهی امر منحصر در داعویت نیست، بله امر دوم فایدهی دیری غیر از داعویت
دارد و آن عبارت است از رفع موضوع حم عقل به اشتغال، یعن فایدهی امر دوم رفع ش است.

بنابراین، محقق عراق 7 دو مطلب در اشال بر مرحوم آخوند 7 بیان کرد: 1- امر دوم بنا بر مبنای برائت عقلیه لغو نیست؛
چون اگر گفتیم که عقل در اقل و اکثر ارتباط حم به برائت مکند، از آنجا که قصد امر در غرض مولا دخیل است پس باید با
امر دوم این قید را بیان کند. این اشال مبنای است. 2- بنا بر اینه مبنای مرحوم آخوند 7 را بپذیریم و بوییم که عقل در اینجا

حم به اشتغال مکند باز هم امر دوم لغو نیست؛ زیرا لغویت در صورت است که فایدهی امر دوم منحصر در داعویت باشد،
در حال که بر این امر فایدهی دیری مترتب است که عبارت باشد از رفع موضوع حم عقل – یعن ش – و بیان قیدی که

دخیل در غرض مولاست.

محقق عراق 7 در مطلب سوم خویش مفرماید لغویت تنها در ی صورت معنا دارد و آن اینه اگر ملف علم داشته باشد که
قصد امر در غرض مولا دخیل است، نه اینه ش داشته باشد. در فرض علم ملف، مولا اگر بخواهد امر دوم را صادر کند،
لغو خواهد بود؛ چون این امر داعویت ندارد و فایدهی دیری نیز بر آن مترتب نخواهد بود از آنجا که بنا بر فرض، ملف علم

دارد که قصد امر در متعلق امر دخالت دارد.

بر جواب دوم محقق عراق ال مرحوم روحاناش
صاحب «منتق الأصول» 7 جواب دوم محقق عراق 7 را نمپذیرد و در نقد بر ایشان مفرماید فایدهی دیری غیر از داعویت

برای امر صحیح نیست. ایشان مگوید:

و اما ما ذكره ف مقام المناقشة له ف البناء، فهو ممنوع بان الظاهر ان الأثر العقلائ للأمر ينحصر بجعل الداع و المحركية نحو
العمل، و لا نعرف له أثرا عقلائيا يصححه غير هذا، فإذا فرض وجود الداع كان الأمر لغوا إلا ان يون إرشاديا واقعه الإخبار.[2]

آنچه مرتب بر امر است داعویت مباشد. درست است که متوانیم فواید متعددی برای امر تصور کنیم، اما آن فایده بارز و
ظاهر و روشن که از امر متوقّع است همان داعویت مباشد. متلم حیم، امر را در جای صادر مکند که مخواهد دعوت به

سوی عمل کند، و ا غیر از آن فواید دیر محل نخواهند داشت، حت اگر شارع بخواهد با امر دوم خود موضوع حم عقل،
یعن ش را از بین ببرد، چنین فایدهای عقلائ نیست. مرحوم آخوند 7 بنا بر همین مبنا است که امر دوم را لغو مداند.

امر را داع مثل محقق بروجردی 7، مرحوم امام 7 و مرحوم والد 7 اصلا هم بیان کردیم، بزرگان البته همان طور که قبلا
نمدانند، یعن این فایدهی مهم عقلائیه را منرند. لن به نظر ما این حرف صحیح نیست و در اوامر مولا، داعویت وجود دارد.
بنابراین، اشال صاحب منتق 7 انصافاً وارد است، البته اگر مراد ایشان این باشد که فایدهی عقلائیه از اوامر همان داعویت



است. در نتیجه، هم چنان امر دوم بنا بر فرمایش مرحوم آخوند 7 لغو خواهد بود. لن مطلب اول که محقق عراق 7 فرمود
مورد قبول است و مبنای ما هم در بحث اقل و اکثر ارتباط همین است که عقل حم به برائت مکند و لذا بنا بر این مبنا امر

دوم صحیح است و اشال بر مرحوم آخوند 7 وارد است.

البته به نظر ما امر دوم هم مولوی است و مبنای مشهور در حقیقت ارشادیت را قبول نردهایم. اینه شارع هرجا ارشاد به حم
عقل کند امر را ارشادی خواهد کرد مورد قبول نیست. در بحث مفصل راجع به فرق میان ارشادی و مولوی گفتهایم که ممن

است در جای عقل مستقلا حم کند، اما شارع بما أنّه مولا هم مخواهد اعمال مولویت کند و لذا امر صادر مکند. در این
موارد هم امر مولوی است. علاوه بر این، محقق اصفهان 7 نیز مبنای دارد که عقل را فقط مدرک مداند و معتقد است عقل
حم ندارد.[3] لذا ایشان هیچ گونه محرکیت برای عقل قائل نیست. اگر کس این مبنا را قبول کند، در این صورت دیر امر

دوم لغو نخواهد بود. البته مشهور قائلند همان طور که شارع مولویت دارد و حم مکند عقل هم حم مکند.

بر جواب اول محقق عراق ال مرحوم روحاناش
اشال دیری نیز بر مرحوم آخوند 7 وارد است و آن اینه ایشان در بحث اقل و اکثر ارتباط معتقد است اگر چه عقل حم به
احتیاط مکند و لن برائت شرع جاری است. حال اگر این مبنا را دنبال کنیم، آیا باز هم امر دوم لغو است؟ ظاهراً آخوند هم
باید ملتزم شود که امر دوم لغو نیست؛ چرا که شارع فرمود در هر قیدی که ش کردید «رفع ما لا یعلمون» جاری است. حال

که قید قصد امر در غرض مولا دخیل است باید با امر دوم آن را بیان کند و موضوع برائت شرعیه را از بین ببرد. لن اشال
دیری از جانب مرحوم روحان 7 بر محقق عراق 7 وارد شده است که مرتبط با این مسئله مباشد. ایشان مفرماید:

مورد الشك ف عدم جريان البراءة ف مولويا عل فاية بامتناع الأمر الثانن ما ذكره (قدس سره) من ابتناء التزام صاحب الو ل
التعبدية و التوصلية و إجراء الاحتياط فيها عجيب منه (قدس سره)، كيف؟ و صاحب الفاية انما لا يلتزم بالبراءة و يلتزم

بالاحتياط، لأجل امتناع بيان العبادية بالأمر شرعا. بيان ذلك: انه إذا دار الأمر بين الأقل و الأكثر فقد قيل: بان مقتض العلم
الإجمال الاحتياط و لا تتأت البراءة العقلية، و قيل: بان المورد مجرى البراءة العقلية لانحلال العلم الإجمال، و صاحب الفاية
ممن لا يلتزم بالبراءة العقلية ف المورد المذكور، و انما يلتزم بالاحتياط عقلا بمقتض العلم الإجمال. نعم يلتزم بجريان البراءة

شرعا لون المورد من مواردها. و من الظاهر إنهم يلتزمون بجريان البراءة شرعا ‐ بل عقلا ‐ ف المورد القابل للجعل و الوضع
شرعا، اما ما لا يقبل الوضع شرعا فلا يون الشك فيه مشمولا لحديث الرفع، لأن ما لا يقبل الوضع شرعا لا يقبل الرفع. و توضيح

ذلك موكول إل محله و انما المهم هو الإشارة.

و من ذلك يذهب صاحب الفاية عند الشك ف اعتبار قصد الامتثال ف سقوط الأمر و تحصيل الغرض إل كون المورد من موارد
الاحتياط لا البراءة، لعدم قابلية المورد للبيان الشرع و الجعل من قبل المول لامتناع أخذه ف متعلق الأمر، فالالتزام بالاحتياط

دون البراءة بلحاظ عدم إمان البيان و الوضع شرعا[4]، فيف يفرض ان التزامه بعدم إمان جعله شرعا و أخذه ف متعلق الأمر
[5].التعبدية و التوصلية؟ فانه فرض دوري كما لا يخف مورد الشك ف التزامه بالاحتياط ف مستند إل

محقق عراق 7 اساس کلام مرحوم آخوند 7 را در نیافته است. مرحوم آخوند 7 اگر در این مورد قائل به برائت عقل نیست از
آن جهت است که تقیید متعلق به قصد امر عقلا محال است و در جای که تقیید استحالهی عقل داشته باشد بیان ممن نیست
تا برائت جاری باشد. در این صورت حتماً باید احتیاط عقل را جاری دانست. اینه مرحوم آخوند 7 فرموده است در مواردی
که با اتیان مجرد فعل، غرض تحصیل نمشود، عقل استقلالا حم مکند که باید قید را ضمیمه کرد و قاعدهی قبح عقاب بلا
بیان جاری نیست از آن جهت است که بیان اصلا ممن نیست و مورد از مواردی است که تقیید عقلا محال است. جای که

قاعدهی قبح عقاب بلا بیان جاری نباشد دیر برائت عقل محل ندارد و باید به سراغ احتیاط و اشتغال رفت. پس جریان احتیاط
کند. حال که در این قید، برائت عقل ال مبنای7 بر مرحوم آخوند 7 اش نیست تا محقق عراق از باب اقل و اکثر ارتباط عقل



جاری نمشود برائت شرع نیز جاری نخواهد شد. «رفع ما لا یعلمون» در قیودی است که وضعش نیز به دست شارع ممن
باشد. در نتیجه، هیچ کدام از اشالات محقق عراق 7 وارد نبوده و امر دوم هم چنان لغو است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. ‏ضیاء الدین عراق، نهایة الأفار (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1417)، ج 1، 196-195.

[2]. ‏محمد الروحان، منتق الأصول (قم: دفتر آيت اله سيد محمد حسين روحان، 1413)، ج 1، 447.
[3]. ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 3، 349؛

الروحان، منتق الأصول، ج 4، 438.
[4]. الخراسان المحقق الشيخ محمد كاظم. كفاية الأصول ‐ ٧٦ ‐ طبعة مؤسسة آل البيت عليهم السلام.

[5]. ‏الروحان، منتق الأصول، ج 1، 447-446.

منابع
‐ ‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.

.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول. 7 ج. قم: دفتر آيت ال محمد‏. منتق ،‏الروحان ‐
‐ ‏عراق، ضیاء الدین‏. نهایة الأفار. 4 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1417.


