
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 2 »

در تاریخ ۱۹ آبان ۱۳۸۷

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 2
جلسه 21 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

دلیل محقق ایروان(ره) بر عدم جریان خیارات مطلقا

بحث در این بود که آیا در معاطات که طرفین قصد تملی کردهاند و معاطات هم مفید ملیت جایز باشد، خیارات جریان دارد
یا نه؟ قول دوم این بود که خیارات مطلقا جریان ندارد. مجموعاً دو دلیل داشتند، که هردو دلیل مخدوش بود. دلیل اول؛

«لغویت» بود و دلیل دوم؛ بیان محقق نائین(ره) بود که فرمود خیار یعن «مالیت التزام» و در این معاطات، التزام وجود
ندارد، لذا خیار معنا ندارد. که این را هم مورد مناقشه قرار دادیم. دلیل سوم از محقق ایروان(ره) است. ایشان نه به لغویت

خیل اعتماد کرده است –و لو اشارهای به آن کرده‐ و نه به دلیل محقق نائین(ره) اشاره کردهاند، بله «انصراف» را مطرح
کرده است (حاشیه ماسب، ج2،ص69) و فرمودهاند «ربما یقال إنّ منصرف تل الأدلّة ما أفاد المل الّزم بأن کان ف ذاته
لازما فتخرج المعاطاة عل القول بالمل الجائز أیضا لنّه محل نظر بل منع نعم ف خصوص الخیارات لا تبعد هذه الدعوى‌»؛

این ادعا بعید نیست که بوییم ادله خیارات، انصراف دارد به جای که ملیت لازمه است. خیار مجلس، خیار حیوان، خیار
عیب، خیار غبن، انصراف به ملیت لازم دارد. چه بسا ما هم با مراجعه به ذهن عرف خودمان همین را دریابیم که خیار برای

این است که جای که ملیت لازم بوده، آن را بهم بزنیم، اما جای که اصلا ملیت جایز است و ملیت لازم نیست، خیار معنا
ندارد. لذا بوییم ادله خیارات، انصراف دارد به موردی که ملیت لازمه است.

نقد دلیل محقق ایروان(ره)

مرحوم امام(رض) در کتاب البیع، انصراف را رد مکنند و مفرماید ما انصراف را در اینجا قبول نداریم. مفرماید ادله
خیارات اطلاق دارد، وقت مگوید خیار حیوان سه روز است، این اطلاق دارد، چه در بیع که خودش ف حد نفسه لازم است

و چه در معاطات که مفید ملیت جایز است. حال اگر مشتری به معامله معاطات، حیوان را خرید، طبق این فتوا که معاطات،
مفید ملیت لازمه است بحث نیست که خیارات جریان دارد. اما بنا بر اینه معاطات، مفید ملیت جایز است، ادله خیار

حیوان، خیار غبن، خیار مجلس، اطلاق دارد. انصراف که محقّق ایروان ادعا کرده، منشأ لازم دارد؛ اگر منشا انصراف، کثرت
استعمال باشد، ما قبول مکنیم. یعن اگر لفظ خیار حیوان بطوری در مل لازم استعمال شد که اگر بخواهد در مل غیر لازم

استعمال شود قرینه مخواهد، اینجا این انصراف منشأ مشود که در جای هم که ما ش داریم، حمل بر همان مورد غالب
کنیم. اما در ما نحن فیه، کثرت وجود است، یعن غالباٌ خیار در مل لازم موجود است، و در اصول گفتهاند کثرت وجود،

منشأ برای انصراف نمشود. لذا انصراف که محقق ایروان ادعا کرده، وجه ندارد. پس سه دلیل قول دوم، بطور کلّ باطل
است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


فرمایش محقق خوئ(ره)

محقق خوئ(ره) در اینجا صوری را ذکر کرده، که البته ریشه این صور در کلمات محقق نائین(ره) است. محقق خوئ(ره) نیز
همچون مرحوم امام(رض) و شیخ(ره) قائل است که در معاطات بنا بر قول به اینه مفید ملیت جایز است، خیارات جریان

دارد. ایشان مفرماید در «جواز» این ملیت جایز در معاطات، دو احتمال وجود دارد: احتمال اول اینه این جواز، ی عنوان
حق را دارد، حق است که شارع برای مال قرار داده است. احتمال دوم  اینه این جواز، عنوان حم را دارد، چنانه در

هبه مگویید هبه عقد جایز است، این جواز، حم است.

حم آن است که قابل اسقاط و مصالحه و نقل و انتقال نیست اما حق قابل اسقاط و مصالحه است. در حق حضانت مگویند
اگر گفتیم حق است، زن متواند در مقابلش ی پول بیرد و از حق خودش صرف نظر کند، اما اگر گفتیم حم است نمتواند
این کار را انجام دهد. حال آیا جواز در معاطات؛ حق است یا حم است؟ و آیا در معاطات، این جواز به عین تعلق پیدا کرده

یا به خود معامله تعلق پیدا کرده است؟ پس چهار صورت مشود. 

صورت اول

صورت اول این است که بوییم جواز حق است و به عقد تعلّق پیدا کرده است. جواز حق است یعن حم نیست، و اینه به
عقد تعلق پیدا کرده یعن به همین عقد معاطات‐گفتیم عقد، خصوص لفظ نیست‐ که این معاطات جایز است. ایشان مفرماید

ادله خیارات اینجا را شامل مشود و خیار جریان دارد. این معاطات چون معاطات بیع است، هم خیار بیع جریان دارد و
هم خیار معاطات جریان دارد. دو سبب و دو مسبب است، دو علت و دو معلول است. هیچ محذوری هم در اینجا وجود ندارد.

در این فرض که ما بوییم جواز حق است و به خود معاطات تعلق پیدا کرده است، این شخص که معامله مکند، به اعتبار
اینه این بیع است خیار مجلس دارد، اما به اعتبار اینه این معاطات است جایز است. به اعتبار این که معاطات است، اسمش
گوید «البیعان بالخیار» ، هم شامل بیع لفظه دلیل خیار مجلس اطلاق دارد و مگذارند، اما به اعتبار اینم را خیار معاطات

مشود و هم بیع عمل. ثمرهاش در اینجا ظاهر مشود که اگر در مجلس واحد، بایع جنس (مثل شیشه) را به مشتری داد، و
همان لحظه از دست مشتری افتاد و تلف شد، اینجا خیار معاطات از بین مرود، برای اینه معاطات بعد از تلف عین در عینین

لازم مشود و جواز آن از بین مرود، اما هنوز خیار مجلس باق است، هنوز مجلس عقد بهم نخورده است. عس این هم
باق ا آن خیار و جواز معاطاتشود اموجود دارد، که اگر قبل از تلف از مجلس عقد متفرق شدند، خیار مجلس ساقط م

مماند.

صورت دوم

اینه مراد از جواز، حق است، اما خیار به خود عقد تعلّق ندارد بله به عین تعلق پیدا کند. یعن در خود معاطات نمگوییم
جایز است، بله این عین است که «یجوز ردها و یجوز أخذها». ایشان مفرماید «کان الامر اوضح»؛ یعن دیر فرق بین این
جواز معاطات و خیار مجلس خیل روشن است. چون شما مدانید که متعلق تمام خیارات؛ عقد است، «مل فسخ العقد»،
خیار مجلس، خیار شرط، خیار عیب، خیار غبن، خیار حیوان و تمام اینها به خود عقد و معامله تعلّق پیدا مکند. حال اگر ما
خیار معاطات را گفتیم یعن جواز حقّ، که به عین تعلق پیدا مکند، پس اصلا متعلقها فرق کرد، خیار مجلس به خود معامله

تعلق پیدا مکند، اما خیار معاطات به خود عین تعلق پیدا مکند. وقت میان متعلقها فرق پیدا شد، بین اینها فرق روشن است.
لذا مفرمایند در اینجا که مسئله خیل روشن است.



صورت سوم

فرض سوم این است که جواز را «جواز حم» بیریم. جواز حم، یعن این جواز، حم من الاحام الشرعیة، حق نیست. و
این جواز حم به خود عین تعلق پیدا کرده است. این صورت نیز مثل صورت دوم، خیل روشن است. در صورت دوم گفتیم
آن مال قبل حق دارد بیاید مال را بیرد، اما در اینجا مگوییم شارع به او اجازه داده این مال را بیرد. حق نیست بله یجوز

له استرداد ماله، حم به هیچ عنوان قابل اسقاط و بهم زدن نیست. در قبل اگر دیری زرن کرده باشد و قبلا بوید تمام
حقوق خودت را اسقاط کن، این حق به عینش را هم اسقاط کرده است، حق استرداد ندارد. اما در اینجا مگوییم جواز بعنوان

حم است. پس در اینجا هم مسأله روشن است. خیارات مطلقا عنوان حقوق را دارند، یعن هر خیار ی حق است برای ذو
الخیار، ذو الخیار ملیت و سلطنت به سبب خیار پیدا مکند. پس در اینجا هم خیل روشن است. بین این خیار و بین این جواز

معاطات فرق زیادی است.

صورت چهارم

آخرین فرض فرمودند اگر جواز، جواز حم باشد، و به خود عقد تعلق پیدا کرده است. شارع بوید این معاطات و این عقد
فعل، جایزند. ایشان مفرماید اینجا که شارع، هم این «البیعان بالخیار» را آورده است و هم جواز را در خود این عقد آورده،

باید بررس کنیم. جای توهم لغویت و تحصیل حاصل اینجاست. جای که جواز حق است و به عین تعلق پیدا کرده است، اصلا
ربط به خیارات ندارد، بله خیار مربوط به عقد و معامله است. جای که جواز، عنوان حم را دارد، اما به خود عقد تعلق پیدا

کرده است، گرچه خیار حق است، اما آن هم به عقد تعلق پیدا کرده است، و منشأ هر دو هم شارع است، شارع مگوید «این
عقد خیاری است» و «این عقد جایز است»، آیا اینها دو تا است و مشود دو تا جدا از هم اما با هم باشند؟ شارع بوید «هذه
العقد خیاری»، بعد هم بوید «هذه العقد جائز»؛ آیا اینجا لغویت لازم نمآید؟ دقت کنید؛ این تعبیر در بعض از فروض گذشته

نبود. جای که بوییم جواز به عین تعلق پیدا مکند، اصلا متعلقها فرق مکند. ما مگوییم متعلّق تمام خیارات؛ عقد است. اگر
گفتید جواز به عین تعلق پیدا کرد، متعلقها از یدیر جدا شده است، و همین اختلاف در متعلق، مسأله را حل مکند. اما اینجا

فرض ما این است که متعلق ی است، هم متعلّق ادله خیارات؛ عقد است و هم متعلّق جواز حم؛ عقد است. نتیجه فرض
چهارم این است که شارع گفته است «العقد خیاری» و همین شارع دو مرتبه گفته «العقد جائز».

ایشان مفرماید به نظر ما اینجا هم مسأله تحصیل حاصل نیست، زیرا اینها دو اعتبار جدای از یدیر است و قابل انفاک
هستند. بطوری که اگر ی از آن دو از بین رفت، دیری باق مماند. اگر شارع گفت من که مگویم جایز است، تا وقت جایز

است که ی از دو عین تلف نشده باشد، اما تا اینه ی از این دو عین تلف شد، دیر اعتبار جایز کنار مرود، اما «العقد
خیاری» هنوز باق است و ادله خیار هنوز باق است. ما وقت مگوییم ادله خیار در معاطات مآید، مگوییم از ابتدا معاطات

جریان دارد، حت بعد از اینه ی از دو عین  تلف شد خیار هست، مثل اینه در مجلس واحد، شیشه ای را به مشتری
ست، اینجا معاطات لازم شده است، چون ملزم آمد. اما کسانفروخت، و در همان مجلس، شیشه از دست مشتری افتاد و ش

که مگویند خیار وجود دارد، مگویند خیار مجلس هنوز باق است. این خلاصه فرمایش محقق خوئ(ره).

نتیجه بحث و نظر استاد

تا اینجا ادلّه کسان که گفتند خیار جریان ندارد را ذکر کردیم که مجموعا سه دلیل شد. 1- مسئله لغویت و تحصیل حاصل. 2-
دلیل محقق نائین(ره). 3- دلیل انصراف(دلیل محقق ایروان) بطلان هرسه دلیل روشن شد. انصاف این است که همانطور که



امام(ره) فرمودند؛ ادله خیارات اطلاق دارد. ذهن ما مأنوس است با اینه در جای که مل جایز است، خیار نمآید، یا در مقام
عمل، خیل اثری بر آن بار نمکنیم، مثل همین مثال شستن شیشه. پس بین بعد از لزوم و قبل از لزوم هم فرق نمکند و خیار
جریان دارد. ی فرض باق مماند؛ آنجا که بوییم معاطات مفید اباحه است نه ملیت جایز و این تفصیل، که آیا این که بین

ادله خیارات تفصیل دهیم، درست است یا نه؟

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


