
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۰۹ دی ۱۴۰۳

مواسعه و مضایقه
جلسه 49 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در ادامه بحث از روایات خاصه قابل استدلال بر مواسعه به روایات نوم النب رسیدیم، در این روایات پیامبر (ص) در هنام نماز

صبح به خواب رفتند و وقت خورشید طلوع کرده بود از خواب بیدار شدند، سپس دستور به اذان دادند، نافله صبح را اقامه
کردند و پس از آن، نماز صبح را قضا نمودند. از این روایات نتیجه گرفته مشود که قضای نماز مضیق نیست، چراکه پیامبر

اول اذان و اقامه را انجام دادند، سپس نافله صبح را خواندند، و در نهایت نماز صبح را قضا کردند.

البته ممن است گفته شود که اذان، اقامه، و حت نافله صبح، به دلیل اینه از متعلقات نماز صبح هستند، مورد پذیرش
طرفداران قائل به مضایقه نیز باشد. آنها ممن است این مقدمات را ناف فوریت قضای نماز ندانند.

همانطور که شیخ و صاحب جواهر اشاره کردهاند، این روایات از لحاظ سند و دلالت مشل ندارند، مر از جهت مسئله
خواب پیامبرزیرا اختلاف دیدگاه وجود دارد که آیا متوان خواب پیامبر را به عنوان نقص در مقام عصمت ایشان پذیرفت یا

خیر؟

شیخ و صاحب جواهر با استناد به دیدگاه برخ از علما، از جمله شیخ مفید، ابتدا میان نوم و سهو تفاوت قائل شدهاند. خواب
امری طبیع و از ویژگهای بشری است و نقص محسوب نمشود. در مقابل، سهو نقص به شمار مرود و با مقام عصمت

پیامبر ناسازگار است.

مرحوم فیض در کتاب واف، باب با عنوان "لا عار ف الرقود عن الفریضة" آوردهاند. ایشان بیان مکنند که خوابیدن و فوت
شدن نماز از روی خواب، موجب عیب یا نن نیست و باعث تعییر انسان نمشود. تحلیل ایشان این است که اگر پیامبر

خوابشان برده، این ی امر طبیع بوده است و حت این خواب ممن است از سوی خداوند به عنوان آموزش عمل برای
مردم بوده باشد، بهگونهای که مردم عادی اگر دچار چنین حالت شدند، احساس نقص یا گناه ننند.

کلام صاحب جواهر در منافات مقام پیامبر (ص) با روایات نوم النب (ص)
صاحب جواهر در ادامه بررس این مسئله، با ارائهی ۱۸ عنوان استدلال مکند که روایات دال بر نوم نب که منجر به قضای
نماز صبح شود، با مقامات و کمالات پیامبر اکرم (ص) و ائمه (ع) سازگار نیست. اگرچه ایشان با تفی میان نوم و سهو،

مگوید که خواب نقص نیست اما در عین حال، خواب که منجر به ترک واجب شود با برخ ویژگها و اختصاصات
پیامبرمنافات دارد. البته در نهایت، صاحب جواهر استدراک مآورد که نشاندهندهی نوع احتیاط علم است. در ادامه، به

برخ از این عناوین اشاره م شود.

طهارة النب نسبته إليهم (عليهم السلام)، لما دل من الآيات و الأخبار كما نقل عل ن و مع ذلك كله فالإنصاف أنه لا يجترئ علل

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


و عترته (عليهم الصلاة و السلام) من جميع الأرجاس و الذنوب و تنزههم عن القبائح و العيوب، و عصمتهم من العثار و الخطل
ف القول و العمل، و بلوغهم إل أقص مراتب المال، و أفضليتهم ممن عداهم ف جميع الأحوال و الأعمال، و أنهم تنام أعينهم و

لا تنام قلوبهم، و أن حالهم ف المنام كحالهم ف اليقظة، و أن النوم لا يغير منهم شيئا من جهة الإدراك و المعرفة، و أنهم لا
يحتلمون، و لا يصيبهم لمة الشيطان، و لا يتثاءبون و لا يتمطون ف شء من الأحيان، و أنهم يرون من خلفهم كما يرون من بين
أيديهم، و لا يون لهم ظل، و لا يرى لهم بول و لا غائط، و أن رائحة نجوهم كرائحة المسك، و أمرت الأرض بستره و ابتلاعه [1]

 1. طهارت مطلق اهلبیت از رجس و خطا

صاحب جواهر به آیهی تطهیر (انَّما يرِيدُ اله ليذْهب عنم الرِجس اهل الْبيتِ ويطَهِركم تَطْهِيرا) استناد مکند و مگوید که
اهلبیت از هرگونه پلیدی، گناه، خطا، و حت امور قبیح، مصون هستند. قضای نماز، بهویژه در مواردی که از روی خواب رخ

دهد، نوع نقصان یا کاست است که با این طهارت مطلق ناسازگار است.

 2. بلوغ به اقص مراتب کمال

پیامبر و ائمه به بالاترین مراتب کمال انسان رسیدهاند و افضل از تمام انسانها در تمام زمانها هستند. صاحب جواهر معتقد
است که چنین کمال با حالت که پیامبر خوابشان ببرد و نمازشان قضا شود، در تعارض است؛ چراکه این امر نقص است که

با افضلیت مطلق ناسازگار است.

 3. نوم ائمه با بیداری قلب

در روایات آمده است که: «تنام أعینهم ولا تنام قلوبهم» چشم پیامبر و ائمه ممن است در خواب بسته شود، اما قلب آنها
همواره بیدار است و درک کامل از امور دارند. خواب آنها با خواب افراد عادی تفاوت دارد و هیچ نقص در ادراک و توجه به

خداوند ایجاد نمکند. بنابراین، چنین خواب نمتواند موجب فوت نماز شود.

 4. عدم احتلام

پیامبر و ائمه معصومین از احتلام که نشانهای از سلطهی طبیعت یا شیطان بر انسان است، مصون هستند. این مسئله دلالت بر
این دارد که نفس و جسم ایشان کاملا تحت کنترل بوده و هیچگونه اثری از سلطهی عوامل غیراله در وجودشان راه ندارد.

 5. عدم تأثیرپذیری از وساوس شیطان

هیچگونه لَمة الشیطان (وسوسهی شیطان) در قلوب معصومین راه نمیابد. این حالت که در افراد عادی ممن است موجب
است. بنابراین، احتمال غفلت از نماز بر اثر وساوس یا خواب نیز برای ایشان منتف منتف غفلت و وسوسه شود، در ائمه بهکل

است.

 6. عدم تساعب (خمیازه) و تمت (چرت)

پیامبر و ائمه دچار تساعب (خمیازه) یا تمت (چرت یا خرامیدن) نمشوند. اینها از ویژگهای بشری است که نشاندهندهی
ضعف یا نیاز به استراحت است، اما در مورد ائمه به دلیل اتصال دائم به کمالات اله، چنین حالات رخ نمدهد.



7. آگاه از پشت سر

ی از اوصاف و ویژگهای برجستهی پیامبر اکرم (ص) و ائمه معصومین (ع)، که در روایات بر آن تأکید شده، این است که
«إنهم یرون من خلفهم کما یرون من بین أیدیهم»؛ یعن همانطور که جلوی خود را مدیدند، پشت سر خود را نیز مدیدند.

تفی معرفت صحیح از غلو
امیرالمؤمنین علیهالسلام فرمودند «نزلونا عن الربوبیة و قولوا فینا ما شئتم[2]» این بیان دقیق، مرز میان غلو و معرفت صحیح
نسبت به جایاه معصومین (ع) را تبیین مکند. مقام ربوبیت و الوهیت منحصر در ذات اقدس اله است و هر گونه استقلال
در خالقیت، شفاعت یا تدبیر امور برای معصومین نف مشود. اما این به معنای انار فضائل و جایاه عظیم ایشان نیست.
معصومین واسطههای فیض اله هستند و تمام کمالات و نعمتها به اراده و مشیت خداوند و از طریق این ذوات مقدس به

عالم امان مرسد.

اگر کس معصومین (ع) را در ذات و افعال مستقل از خدا بداند یا آنها را خالق، رازق یا مدبر بهصورت مستقل بداند، این غلو
و بله کفر است. اما اگر بوییم معصومین (ع) تجل اراده و قدرت اله هستند و هر آنچه دارند از خداست و به اذن اوست،
این عین توحید است. همانطور که گفته شده «بم فتح اله و بم یختم»، به این معنا که خداوند اراده و فعل خود را از طریق

این ذوات مقدس جاری مکند.

ین کمالات عین عطای اله است و هیچگونه استقلال در آن نیست. لذا اینکه بوییم معصومین (ع) محور خلقت و واسطه
فیض الهاند، عین توحید است، اما اعتقاد به استقلال آنها در این کمالات، غلو و شرک محسوب مشود.[3]

8. عدم جود سایه برای اهل بیت (علیهم السلام)

در روایات آمده که ائمه (ع) ضل یا سایه ندارند. این ویژگها بهویژه در رابطه با پیامبر اکرم (ص) بیان شده است که فرمودهاند
«إن أنا بشر إلا مثلم» البته باید توجه کرد که این مثلیت به معنای مشابهت در همه جنبهها نیست. پیامبر و ائمه معصومین (ع)

دارای قدرتهای فوقالعادهای هستند که بشریت معمول از آنها محروم است. بنابراین مثلیت در اینجا به معن مشابهت در
شل و ظاهر خلقت است، یعن همانطور که انسانها از رحم مادر به دنیا مآیند، پیامبر و امامان نیز همینطور متولد شدند.
اما این مشابهت به معنای مشابهت در ویژگهای خاص نیست، بنابراین نمتوان گفت اگر انسان معمول در برخ ویژگها

مانند ضل یا سایه داشتن نقص دارد، معصومین (ع) هم باید همین ویژگها را داشته باشند. ممن است در خصوص ائمه (ع)
این ویژگها استثنا شده باشد.

9. عدم بول و غائط

همچنین در روایات آمده است که ایشان بول و غائط نداشتند. «و لا یری لهم بول و لا غایط»

10. بوی خوش معده

 «رائحة نجوهم کرائحة المس»، این بدان معناست که هیچگونه نقص فیزی یا آلودگای در این ذوات مقدس وجود ندارد و
حت بوی آنها مانند بوی خوش مش است.

عدم منافات این عناوین با آیات دال بر بشر بودن پیامبر (ص)



در اینجا دو نته مهم مطرح است؛ اولا در قرآن آمده که پیامبر (ص) همانند سایر انسانها زندگ مکند و کارهای روزمرهای
همچون یأکل، ینام، یمش ف الاسواق را انجام مدهد. این آیات که به مثلیت اشاره دارند، به این معنا نیست که پیامبر در تمام
ویژگها مشابه انسانهای معمول است، بله این مثلیت به امور اولیه و طبیع مانند خوردن، خوابیدن، راه رفتن و سفر کردن
تعلق دارد. بنابراین، این به هیچوجه از قدرت ویژه یا مقام پیامبر نمکاهد. همانطور که امیرالمؤمنین (ع) در ماجرای درِ خیبر

نشان دادند، قدرتهای ایشان نه از نوع جسمان بله از قدرت رحمان بود که از سوی خداوند به ایشان داده شده است.

مقام علم و شهادت معصومین (ع) در روایات و آیات قرآن اشاره شده که ائمه (ع) از علم وسیع برخوردارند که شامل علم
گذشته، حال و آینده مشود. امام صادق (ع) فرمودند: تمام اخبار ما کان و ما یون از اول تاریخ تا انقراض عالم، همچون کف

دست من است. این بدان معناست که علم ائمه (ع) محدود به زمان و مان نیست و آنها به هر چیزی که در عالم وجود دارد
آگاهند. علاوه بر این، ائمه (ع) در مقام شهادت بر اعمال مردم قرار دارند. قرآن مفرماید هر پیامبری شاهد است بر امت خود و

پیامبر ما (ص) شاهد است بر سایر انبیا و اوصیای خود. این مقام در مورد ائمه (ع) نیز صادق است. برخلاف افرادی که به
تسخیر جن یا دیر نیروهای ماورائ مپردازند، ائمه (ع) بر اعمال انسانها به طور مستقیم و از طریق علم اله نظارت دارند. به

همین دلیل است که مگوییم امام زمان (ع) بر اعمال ما شاهد است و مبیند که هر فرد چه عمل انجام مدهد.

کنند با این روایات سازگار است، چرا که بشر بودن پیامبر به معنای حقیقت انسانم که پیامبر را بشر معرف در نتیجه، آیات
بودن اوست، نه به معنای محدود بودن در قدرتها و علم اله. همچنین، مقام شهادت ائمه (ع) بر اعمال انسانها از آیات قرآن

بهطور صریح استفاده مشود و به معنای تسلط ویژه آنها بر جهان است که از طریق علم اله حاصل مشود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، «جواهر اللام (ط. القدیمة)»، ج 13، ص 74.

،غلو بیان داشتند؛ (‏مجلس دارند که امامان معصوم (علیهم السلام) در نف [2] استاد با این عبارت اشاره به مضمون روایات
محمد باقر بن محمد تق‏، «بحار الأنوار»، ج 25، ص 289، حدیث 45؛ همان، ج 47، ص 148؛ همان، ج 25، ص 283؛ همان،

ج 25، ص 279.)
از آقایان کتاب [3] تذکر استاد در عدم استفاده اختصاصات ائمه معصوم در مورد سایر افراد: این خاطره را نیز نقل کنیم: ی
نوشته بود (خدا رحمتش کند؛ مردی انقلاب، محترم و بسیار خدمتگزار به نظام و انقلاب بود) درباره رجبعل خیاط. روزی که
پیش مرحوم والد ما آمد، من هم حضور داشتم. کنار آقا نشست و آقا از او پرسیدند: «این کتاب که نوشتهاید چیست؟» او پاسخ
داد: «چطور؟ مر چه اشال دارد؟» آقا فرمودند: «مطالب در این کتاب نوشتهاید که اشالات اساس دارد. در این کتاب هم

دروغ وجود دارد و هم تناقض.»
آن فرد که کنار آقا نشسته بود، جلو آمد و چهارزانو نشست و گفت: «من شاگرد شما بودم و فرزندم نیز مقلد شماست. شما
مرجع تقلید هستید، هر دو مورد را برای من اثبات کنید.» این ایام، مرحوم والد ما به دلیل آبمروارید در چشم، دید ضعیف

داشتند. من کم مضطرب شدم و پیش خود گفتم شاید کس خبری به ایشان داده و ایشان بر اساس آن خبر سخن مگویند.
اما آن فرد بسیار محم و با اعتمادبهنفس، روبهروی آقا نشست و گفت: «این کتاب تاکنون به تعداد زیادی چاپ شده. حالا این

مطلب که مفرمایید برای من اثبات کنید.»
آقا فرمودند: «اما دروغش این است که در اوایل کتاب نوشتهاید وقت این شخص (که انسان خوب بود و خدا رحمتش کند) در

شم مادرش بود، پدرش غذای مشوک آورد و مادرش آن غذا را خورد، سپس این فرزند لد زد و مادر غذا را بالا آورد و بیرون
انداخت. فلان، با اینهمه درس و مطالعه در حوزه متوجه نشدی که این دروغ است؟»

او گفت: «آقا، شما که شاگرد امام بودید، مر امام نفرمودند مقامات عرفا را انار ننید؟» آقا فرمودند: «عجب، پس این جمله



را هم نفهمیدی! عارف که در شم مادرش عارف نمشود. عارف در سن ۶۰ یا ۷۰ سال عارف مشود. حالا تو مگوی این
بچه لد زد و غذا را برگرداند؟»

سپس فرمودند: «ما برای حضرت زهرا (سلاماله علیها) قائل هستیم که وقت در شم خدیجه بود، با خدیجه سخن مگفت. در
حدیث آمده است: «الجنین الذی ف بطن یحدثن.» پیامبر (صلالهعلیهوآله) وارد اتاق شدند و دیدند خدیجه با کس سخن
مگوید. فرمودند: "این بچهای که در شم من است، با من سخن مگوید." ما این را مختص حضرت زهرا (سلاماله علیها)

مدانیم. حالا تو این را درباره ی انسان عادی نقل کردهای. افراد عاقل مفهمند این دروغ است. سپس این روایت به دیران
سرایت مکند و مگویند آنچه درباره حضرت زهرا (سلاماله علیها) گفته شده نیز دروغ است. مدان این چه نتیجهای دارد؟»

او گفت: «قبول کردم. حالا تناقض کجاست؟» آقا فرمودند: «تناقض در همان ماجراست. در ابتدای کتاب نوشتهای که پدرش
م مادر واکنش نشان داد. اما چند صفحه بعد نوشتهای که از او پرسیدند: "تو از چه زمانآورد و این بچه در ش وکغذای مش

به این مقامات رسیدی؟" و او پاسخ داده: "شب در خیاطخانه بودم. زن شوهردار به دلیل نیاز مال آمد و خودش را به من
عرضه کرد. من به خاطر خدا چشمپوش کردم و خدا این عنایت را به من عطا کرد." این یعن این عنایت از آن زمان شروع

شده، نه از شم مادر. این هم تناقض است.»
آن فرد گفت: «اما این کتاب سه میلیون تیراژ داشته.» آقا فرمودند: «هر چه دروغ بیشتر، مشتری هم بیشتر! این که دلیل

نمشود بر صحت مطلب.»
سپس افزودند: «برخ مطالب مختص ائمه معصومین (علیهمالسلام) است و نباید آنها را درباره افراد دیر نقل کنیم. ما

شخصیتهای مانند امام را دیدهایم. هرچند عمر ما کوتاه بود، اما توفیق داشتیم امام را ببینیم. اما حت درباره ایشان چنین
سخنان گفته نشده است! باید هر کس را در حد خودش تعریف کنیم. علم، تقوا و درایتش را بوییم، نه کمتر و نه بیشتر. این

مشود تقوا.
آیتالهالعظم ی عنوان نسب است. عظمای واقع، امیرالمؤمنین (علیهالسلام) هستند. مراجع ما نیز به نسبت دیران عظما
دادند که کار درستکردند و اجازه نمبرای خود احتیاط م «مراجع از آوردن عنوان «عظم شوند. البته برخمحسوب م
است. اما این دلیل نمشود که بوییم تمام کارهای دیران که عنوان عظم بر رسالههایشان نوشته شده، باطل است! عنوان

عظم نسب است.»

منابع
‏‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، بیروت، دار إحياء التراث العرب، بتا.

‏‏مجلس، محمد باقر بن محمد تق‏، بحار الأنوار، بیروت، دار إحياء التراث العرب‏، 1403.


