
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۰۹ دی ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 49 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
مرحوم امام 7 در کتب مختلف خود چند مطلب راجع به نظریهی محقق بروجردی 7 مطرح کردهاند. ی مطلب راجع به همین

نته است که این نظریه درصدد حل اشال داعویة الشء لداعویة نفسه است. امر مشتمل بر داع ایقاع و انشائ است و لن
داعویت حقیق ندارد. اگر گفتیم که امر داع حقیق است، محذور مرتفع خواهد شد. مرحوم امام 7 سپس مفرماید اشال
دیری نیز در کلام مرحوم آخوند وجود دارد که مهم است و آن اینه اگر بوییم ذات صلاة به داع امر اتیان شود، اشالش

این است که ذات صلاة مأمور به نیست، بله صلاة مقیدة مأمور به است. این اشال بنا بر این نته است که در امر به مرکب
قائل به انحلال آن به اوامر ضمن شویم در حالیه وجدان حاکم است که به خاطر اجزاء متعدد در اینجا اوامر متعدد نداریم. اما

طبق نظریهی محقق بروجردی 7، ملف صلاة را به داع امر به کل انجام مدهد نه به داع امر متعلق به ذات صلاة. ما
معتقدیم انحلال امر به اوامر ضمن باطل است

تصحیح اخذ قصد امر از راه تعدّد امر
نتیجهی بحث از اخذ قصد امر در متعلق امر اینه این مطلب امان دارد و شارع متواند در حین جعل اول بفرماید «صل مع
قصد الأمر» و هیچ محذوری ندارد. اما کسان مثل شیخ انصاری 7 و مرحوم آخوند 7 که قائل به استحاله هستند راه دیری را

مطرح و مورد نقد و بررس قرار دادند. مرحوم شیخ 7 برای تصحیح اخذ قصد امر در متعلق از طریق تعدّد امر وارد شده و
مفرماید اگر واجب نزد مولا تعبدی باشد و مولا بخواهد غرض خود را بیان کند تا ملف فعل را به قصد امتثال امر اتیان کند،

متواند از راه تعدّد امر وارد شود به این صورت که در امر اول خود ذات صلاة را متعلق قرار دهد و سپس با امر دوم آن صلاة
را مقید به قصد امر کند. در نتیجه، امر دوم توصل خواهد بود[1] و مفادش این است که ملف باید امر اول را به قصد امتثال

همان امر انجام دهد. امر دوم تعبدی نیست و نیازی به قصد امر ندارد تا به امر سوم نیاز باشد و الا اگر امر دوم هم تعبدی
باشد، نیاز به امر چهارم است و همین طور تسلسل لازم مآید. مرحوم شیخ 7 مفرماید:

و من هنا قلنا ف بعض المباحث المتقدّمة بأنّ الطالب لو حاول‏ طلب‏ ش‏ء عل وجه الامتثال لا بدّ له من أن يحتال ف ذلك، بأن
لام الملقون الأنّ المقصود هو الامتثال بالأمر. و لا يجوز أن ي ه عللا، ثم ينبوجه القربة أو يأمر بالفعل المقصود إتيانه عل

لإفادة نفس المطلوبية مفيدا للوجه المذكور.[2]

مرحوم آخوند 7 در توضیح این طریق مفرماید:

إن قلت: نعم، لن هذا كلّه إذا كان اعتباره ف المأمور به بأمر واحد، و أما إذا كان بأمرين تعلّق أحدهما بذات الفعل، و ثانيهما
بإتيانه بداع أمره فلا محذور أصلا كما لا يخف ، فللآمر أن يتوسل بذلك ف الوصلة إل تمام غرضه و مقصده بلا شبهة.[3]

ایشان، سپس، دو اشال بر این طریق وارد مکند و آن را مورد نقد قرار مدهد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اشال اول مرحوم آخوند
مرحوم آخوند 7 در اشال اول خود به تصحیح اخذ قصد امر از طریق تعدّد امر مفرماید این طریق با آنچه در مقام اثبات واقع

شده است منافات دارد، یعن در واجبات تعبدی مثل صلاة، صوم، حج و مانند آن این طور نیست که با دو امر تعبدی شده
باشند، بله با ی امر تعبدی شدهاند. پس این مطلب با آنچه در واقع اتفاق افتاده است منافات دارد. ایشان در توضیح این

اشال مفرماید:

قلت: ‐ مضافا إل القطع بأنّه ليس ف العبادات إلا أمر واحد، كغيرها من الواجبات و المستحبات، غاية الأمر يدور مدار الامتثال
وجودا و عدما فيها المثوبات و العقوبات. بخلاف ما عداها، فيدور فيه خصوص المثوبات، و أما العقوبة فمترتّبة عل ترك

الطاعة و مطلق الموافقة ‐[4]

دو جواب از این اشال
دو جواب از این اشال مرحوم آخوند 7 متوان داد. ی جواب اینه بحث در اینجا اثبات نیست، بله بحث در امان و عدم

امان است و اینه آیا برای شارع ممن است که با امر دوم، تعبدی بودن امر اول را بیان کند تا در صورت عدم بیان به
وسیلهی اصالة الإطلاق توصلیت را نتیجه بیریم. ممن است گفته شود از آنجا که اثباتاً چنین راه در روش شارع وجود ندارد
کشف مکنیم که برای شارع ممن نبوده است، و إ اگر ممن بود، از این راه استفاده مکرد، یعن میان اثبات و ثبوت ملازمه
قرار دهیم. درست است که وقوع شء أدل دلیل بر امان است و عدم الوقوع دلیل بر عدم امان نیست، اما در مواردی هم عدم

وقوع با عدم امان ملازمه دارد، یعن چون ممن نبوده واقع نشده است.

جواب دوم که به اشال اول مرحوم آخوند 7 متوان داد اینه اتفاقاً برخلاف آنچه ایشان فرموده است، امر دوم وجود دارد.
در نماز ادلهای وارد شده است که دلالت بر نه از ریا دارد. اینه در بعض از روایات از ریا در نماز نه شده است ملازم

است با امر دوم به اینه نماز باید به قصد قربت اتیان شود. به عبارت دیر، اینه شیخ انصاری 7 این طریق را مطرح کرده
است نه به این معناست که امر دوم موضوعیت دارد، بله مخواهد بوید شارع با ی بیان دیر متواند به ملف بفهماند که

وید که «لا تصلبه تعبدی است، حال این راه یا به لسان امر باشد و یا اینطور ب امر اول را به قصد همان امر اتیان کند و مأمور
ریاء». اینه گفته است ریائ نباشد به این معناست که عمل را به خاطر امر من انجام بده.[5]

اشال دوم مرحوم آخوند
بعد از اشال و جواب اول مرحوم آخوند 7 که بر فرض امان عقل این طریق بود و خیل مهم در غرض ما نیست، ایشان

اشال دوم خود را به صورت ی اشال عقل و مانع عقل مطرح مکند، یعن عقل چنین طریق برای اخذ قصد امر در متعلق
را اجازه نمدهد. اما در بیان اشال دوم چند احتمال وجود دارد که با توجه به حواش و تعلیقات این احتمالات را مطرح

مکنیم. ایشان مفرماید:

إنّ الأمر الأول إن كان يسقط بمجرد موافقته و لو لم يقصد به الامتثال ‐ كما هو قضية الأمر الثان ‐ فلا يبق مجال لموافقة
الثان مع موافقة الأول بدون قصد امتثاله، فلا يتوسل الآمر إل غرضه بهذه الحيلة و الوسيلة؛ و إن لم يد يسقط بذلك، فلا ياد

يون له وجه إلا عدم حصول غرضه بذلك من أمره، لاستحالة سقوطه مع عدم حصوله، و إلا لما كان موجبا لحدوثه، و عليه فلا
حاجة ف الوصول إل غرضه إل وسيلة تعدّد الأمر، لاستقلال العقل ‐ مع عدم حصول غرض الآمر بمجرد موافقة الأمر ‐

بوجوب الموافقة عل نحو يحصل به غرضه فيسقط أمره.[6]

امر اول، بعد از اینه امر دوم توصل است، از دو حال خارج نیست: یا توصل است و یا تعبدی، یعن امر اول یا این طور است
که با مجرد اتیان فعل بدون قصد امر ساقط مشود و یا برای اسقاط امر نیاز است که فعل همراه با قصد امر اتیان شود. اگر

بویید که امر اول با مجرد اتیان فعل ساقط مشود و نیازی به قصد امر نیست، در این صورت یا اتیان مجرد فعل بدون قصد



به حسب واقع موجب سقوط امر است و یا ملف علم دارد که امر ساقط مشود. اما در جای که امر اول تعبدی است، یا
منظور این است که امر به حسب واقع با مجرد اتیان فعل ساقط نمشود و یا ملف علم دارد که ساقط نشده است و یا اینه
ش دارد. پس بنا بر فرض اول، دو صورت در بیان محقق خراسان 7 محتمل است و در فرض دوم، یعن تعبدی بودن امر

اول، سه صورت محتمل مباشد.

اما بنا بر این فرض که مولا امر اول را صادر کرده است و در امر دوم مگوید امر اول را به قصد همان امر اتیان کن، اگر
بوییم به حسب واقع صلاة بدون قصد امر محقق غرض مولاست، در این صورت وجود امر دوم لغو است. اما در صورت که

امر اول با مجرد اتیان فعل ساقط نشود، در این صورت عقل مگوید که تحصیل غرض لازم است و با احتمال دخالت قصد امر
در غرض مولا، عقل حم به اشتغال و احتیاط مکند. این عبارت مرحوم آخوند 7 را محقق نائین به نحوی معنا کرده است و

محقق اصفهان 7 و محقق عراق 7 به نحو دیری. ی توضیح طبق مشهور است اینه از باب احتیاط عقل پیش برویم و
بوییم در جای که به حسب واقع قصد امر لازم است و عقل یا علم دارد و یا حت اگر احتمال دخالت قصد امر را مدهد

مستقلا حم به اتیان صلاة به قصد امر مکند و لذا امر دوم لغو خواهد بود و لغو از حیم صادر نمشود. پس صدور امر دوم
بنا بر هر دو فرض از خداوند X محال است. از این رو تصحیح اخذ قصد امر از راه تعدّد امر با محذور عقل مواجه است.

جواب محقق اصفهان بر اشال دوم مرحوم آخوند
محشّین کفایه بنا بر هر دو فرض در کلام مرحوم آخوند 7 به ایشان اشال کردهاند. محقق اصفهان 7 هم بر شق اول در کلام

ایشان اشال وارد کرده است و هم بر شق دوم.

جواب از شق اول
محقق اصفهان مفرماید اگر بپذیریم که امر اول توصل است، صدور امر دوم لغو نخواهد بود. ایشان مفرماید:

لنا الالتزام بهذا الشق ، ولن نقول : بأن موافقة الأول ليست علة تامة لحصول الغرض، بل يمن إعادة المأت به لتحصيل الغرض
المترتّب عل الفعل بداع الأمر.

توضيحه : أن ذات الصلاة ـ مثلا ـ لها مصلحة ملزمة والصلاة المأت بها بداع أمرها لها مصلحة ملزمة اخرى، أو تلك المصلحة
بنحو أوف بحيث تون بحدها لازمة الاستيفاء. وسيجء ـ إن شاء اله ـ ف المباحث الآتية: أن الامتثال ليس عنده (قدس سره) علّة

تامة لحصول الغرض ك لا تمن الإعادة وتبديل الامتثال بامتثال آخر، غاية الأمر أن تبديل الامتثال ربما يون لتحصيل غرض
أوف فيندب الإعادة ، واخرى يون لتحصيل المصلحة الملزمة القائمة بالمأت به بداع الامتثال فتجب الإعادة. فموافقة الأمر

الأول قابلة لاسقاط الأمر لو اقتصر عليه، لن حيث إن المصلحة القائمة بالمات به بداع الامتثال لازمة الاستيفاء، وكانت قابلة
للاستيفاء لبقاء الأول عل حاله حيث لم ين موافقته علة تامة لسقوطه، فلذا يجب إعادة المأت به بداع الأمر الأول فيحصل

الغرضان فتدبر جيدا.[7]

اشال مرحوم آخوند 7 بنا بر مبنای مشهور که تبدیل الإمتثال بالإمتثال را جایز نمدانند درست است، اما بنا بر مبنای خودشان
که تبدیل الإمتثال بالإمتثال را صحیح مدانند دیر این اشال جا ندارد. توضیح مطلب اینه بنا بر قول به جواز تبدیل امتثال به

امتثال، مولا امری مکند و ملف آن را امتثال مکند و بعد از آن ملف متواند آن امتثال را به امتثال دوم تبدیل کند، به
طوری که فعل دوم هم مصداق برای امتثال باشد. مشهور تبدیل امتثال به امتثال را قبول ندارند و مگویند وقت امر امتثال شد

دیر آن امر ساقط خواهد شد و با اعدام امر دیر موضوع برای امتثال باق نخواهد ماند. مرحوم آخوند 7 تبدیل امتثال به امتثال
را جایز مداند، به این بیان که هر اطاعت امری علت تامه برای حصول غرض نیست. ممن است در موردی به حسب ظاهر

موافقت محقق شود اما غرض به نحو کامل تحصیل نشده باشد.



اگر موافقت با امر، علت تامه برای حصول غرض باشد، سخن مشهور تمام است، ول این مبنا صحیح نیست، یعن ممن است
غرض ملزمهی دیری وجود داشته باشد که همان غرض اول را به نحو کاملتر استیفاء مکند؛ مثلا ذات صلاة دارای مصلحت
ملزمه است و برای صلاة بداع الامر نیز مصلحت ملزمهی دیری وجود دارد. با موافقت امر اول، مصلحت قائم به ذات صلاة

حاصل شده و امر اول ساقط میشود، و لن از آنجا که استیفاء مصلحت قائم به صلاة بداع الامر لازم است بنابراین تبدیل
امتثال به امتثال دیر خواهد شد و اعاده مأت به به داع امر اول واجب خواهد شد.

بنا بر این مبنای مرحوم آخوند 7، محقق اصفهان 7 مفرماید حال که موافقت با امر علت تامه برای حصول غرض نیست، اگر
به حسب واقع قصد امر معتبر باشد و در امر اول اخذ نشود، امر دوم لغو نخواهد بود؛ چرا که امر دوم برای استیفای غرض

ملزمه است و امتثال ملف تبدیل به امتثال دیری خواهد شد و لازم است ملف با امر دوم هم موافقت کند تا غرض را به نحو
کامل تحصیل کند. البته در جای که امر دوم برای تحصیل غرض أوف باشد اعاده مستحب خواهد بود.

صاحب منتق الأصول 7 در اینجا مثال زده است به اینه اگر مول عبد خود را به آوردن آب امر نمايد و عبد آب غیر بارد براى
مولا تهيه نمايد، به نظر آخوند از ناه عرف و عقل امتثال محقق گرديد است، ول از آنجا كه غرض مهم مولا رفع تشن بود،
م‏توان ادعا كرد با اين امتثال، غرض مول حاصل نرديده است و عبد م‏تواند براى نوبت دوم آب خنك در اختيار او قرار

دهد. ایشان مفرماید:

بماء آخر بارد قبل ان يشرب المول عبده بالإتيان بالماء للشرب، فجاء العبد بماء غير بارد كان للعبد أن يأت مثلا لو أمر المول
الماء الأول، نعم له ان يقتصر عل الأول و يعدّ ممتثلا. و اما إذا كان الفعل سببا لحصول الغرض لم ين مجال لتبديل الامتثال

لسقوط الأمر به.[8]

دفع توهم
محقق اصفهان 7 بعد از این به توهم اشاره مکند و سپس در صدد دفع آن برمآید. ایشان مفرماید:

وأما توهم: أنه يسقط الأمر الأول، وكذا الثان، لنه حيث إن الغرض باق، فيحدث أمران آخران إل أن يحصل الغرض، وإلا فبقاء
الأمر الأول بعد حصول متعلّقه طلب الحاصل.

فمندفع: بأن الغرض إن كان علة للأمر، فبقاء المعلول ببقاء علته بديه، وإلا لا يوجب حدوثه أولا فضلا عن عليته لحدوثه ثانيا
وثالثا. ولا يلزم منه طلب الحاصل؛ لأن مقتضاه ليس الموجود الخارج ك يون طلبه طلب الحاصل، كما لا يلزم منه أخصية

الغرض؛ لما سيجء ـ إن شاء اله تعال ـ فانتظر.[9]

توضیح توهم اینه بنا بر فرض، امر اول ساقط شده است و بعد از ساقط شدنش اگر باق باشد طلب حاصل است. امر دوم هم
ساقط است چون باز اشال طلب حاصل در اینجا هم مآید از آن رو که اگر امر دوم باق باشد به این معناست که امر اول
باق است.[10] پس امر دوم هم ساقط است. بنا بر فرض، غرض هم چنان باق است؛ پس نیاز است که دو امر دیر بیاید تا

غرض به اتیان به فعل به داع الامر حاصل شود و هذا تسلسل.

محقق اصفهان این توهم را این گونه دفع مکند که علت امر اول همان غرض است و بقاء آن هم منوط به بقاء غرض است،
همانطور که حدوث امر وابسته به غرض بود. بنابراین امر اول تا زمان که غرض به صورت کامل استیفاء نشود باق خواهد
بود. بعد از اینه غرض به طور کامل تحصیل شد، هم امر اول و هم امر ثان ساقط خواهند شد. از بقاء امر اول مستلزم هیچ

طلب حاصل هم نخواهد بود، چرا که متعلق آن وجود خارج نیست تا طلب آن موجب طلب حاصل شود، بله متعلق آن همان



وجود علم است که در ذهن مولاست.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. یعن برای سقوط آن نیازی به قصد قربت نیست.

[2]. ‏مرتض انصاری، مطارح الأنظار، ابوالقاسم بن محمدعل کلانتری نوری (قم: مجمع الفر الإسلام، 1383)، ج 1، 303.
شیخ در همین بحث زمان که در مورد اصل عمل سخن مگوید اشال و جواب مطرح مکند که نشان مدهد تعدد امر را

قبول کرده است. ایشان مفرماید:
«و لا يذهب عليك أنّ ما ذكرنا من احتياج التعبد إل بيان زائد غير ما دل عل الطلب لا يلازم‏ أن يون للفعل ثوابان: أحدهما

لنفس الفعل و ثانيهما للامتثال، لتعدّد الأمر الملحوظ فيهما، كما توهمه بعض من لا دراية له، لما عرفت من أنّ المقصود حقيقة
واحدة، فلا يعقل تعدّد الثواب و العقاب.» (همان، 305)

[3]. ‏محمد کاظم آخوند خراسان، کفایة الأصول (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430)، ج 1، 143.
[4]. همان.

[5]. ممن است گفته شود این کلام صحیح نیست؛ زیرا اولا چه بسا كه عدم ريا ملازم با قصد قربت نباشد چرا که ممن است
نماز بدون ريا بجا آورده شود در عين حال قصد قربت هم در آن لحاظ نشد باشد و ثانيا اگر عدم ريا ملازم قصد قربت هم

باشد، قصد قربت كه در تمام موارد به معناى قصد الامر نيست و ثالثا ممن است كس ادعا كند ريا در واجبات توصليه هم
حرام است.

[6]. ‏آخوند خراسان، کفایة الأصول، ج 1، 143.
[7]. ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 333-332.

[8]. ‏محمد الروحان، منتق الأصول (قم: دفتر آيت اله سيد محمد حسين روحان، 1413)، ج 1، 444.
[9]. ‏اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ج 1، 333.

[10]. چون امر دوم مگوید متعلق امر اول را با قصد امر بیاور.

منابع
‐ ‏آخوند خراسان، محمد کاظم‏. کفایة الأصول. 3 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.

‐ ‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.
.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول. 7 ج. قم: دفتر آيت ال محمد‏. منتق ،‏الروحان ‐

.1383 ،ر الإسلامکلانتری نوری. 2 ج. قم: مجمع الف ‏. مطارح الأنظار. ابوالقاسم بن محمدعل‏انصاری، مرتض ‐


