
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۱۵ آبان ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 20 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ادامه بررس روایات ناهیه از عمل به ظن

ملاحظه فرمودید که روایات ناهیه منحصر در آن دو طایفهای که در مصباح الاصول ذکر شده، نیست؛ بله طوایف دیری در
این روایات وجود دارد که به بعض از آن طوایف اشاره کردیم. در باب نهم که مرحوم صاحب وسائل 48 روایت آورده است،
اگر بخواهیم عناوینش را دستهبندی کنیم، این چنین است: در برخ از روایات، امام(ع) به سائل مفرمایند اگر روایت را  از ما
شنیدید یا به شما رسید و نتوانستید بفهمید که مربوط به ماست، صبر کنید و توقف کنید حت تلق صاحب یا تلق إمام؛ این

تعبیر در حدیث پنجم و حدیث هفتم وجود دارد. در حدیث پنجم آمده است: یرجئه حت یلق من یخبره، فهو ف سعة حتّ یلقاه
عمل به این حدیث را به تأخیر بیندازد تا ملاقات کند کس را که به او خبر دهد. عرض کردیم ما باشیم واین روایات، ظهور در

این دارد که این روایات ی قضایای خارجیه و مربوط به زمان حضور معصوم(ع) بوده است. اینجا مخواهیم این نته را
اضافه کنیم ـ آقایان خودشان نیز تحقیق و دنبال کنند ـ که این روایات که داریم آنچه که موافق با قرآن است بیرید و آنچه که
مخالف است، کنار بذارید؛ و اگر در موردی برایتان روشن نبود، توقف کنید تا امام(ع) را ببینید، اکثر و غالب این روایات،
مربوط به زمان امام باقر و امام صادق(ع) است. یعن در زمان خود پیامبر(ص)، حدیث کم داریم، نه اینه اصلا نداریم، که
خود پیامبر این همه تأکید بر این بند که اگر حدیث از ما به شما مرسد، این ملاکها را رعایت کنید. و عمده این روایات در

زمان صادقین(ع) است. این نته ما را راهنمای مکند به این مطلب که معلوم مشود خود خبر من حیث هو خبر، برای
حجیتش نیازی به مسئله موافقت با قرآن ندارد. در زمان رسول خدا(ص) جعل خبر خیل کم و نادر بوده، اما در زمان

صادقین(ع) جعل خبر و انتساب آن اخبار به ائمه(ع) زیاد بوده است، آن وقت، ائمه(ع) برای اینه این اخبار مجعوله روشن
بشود، این ملاک را ذکر کردند.

حق کل فرمایند: «إنّ علدو روایت در این زمینه داشته باشیم مثل این روایت که حضرت م در زمان پیامبر(ص) شاید ی
حقیقة، وعل کل صواب نوراً، فما وافق کتاب اله فخذوه وما خالف کتاب اله فدعوه» سنت نبوی با آن اهمیت فراوان که خود

پیامبر اکرم(ص) برای سنّتش قائل شد، و بسیاری از جزئیات، در باب احام و غیر آن در سنت پیامبر(ص) ذکر شد، چرا
پیامبر(ص) این تأکیدی را که صادقین(ع) نسبت به مسئله موافقت با قرآن و مخالفت با قرآن دارند، نداشتند؟ این کشف از این

مکند که اینها به خودی خود ملاک برای حجیت خبر نیست، که اگر واقعاً ملاک بودند، باید پیامبر(ص) نیز مفرمودند که
اخبار صادره از من را بر قرآن عرضه کنید، موافق را بیرید و به مخالف عمل ننید. عرض ما این است که از اینجا معلوم
مشود در زمان صادقین(ع) افرادی بودند که متب تشیع را مورد هجمه قرار بدهند، و ی از راههایشان جعل احادیث بوده

است. لذا، به این نته مرسیم که در حجیت خبر واحد، موافقت با قرآن من حیث هو هو شرطیت ندارد؛ و آنچه که هست، این
است که موافقت و مخالفت برای پیدا کردن احادیث جعل بود. این بحث را تمیل کنیم، که اینها نات مهم است که واقعاً

گرفته که برای آنها شدر دست مردم قرار م باید بعد از تأمل به آنها رسید. و آن این که: در زمان صادقین(ع) احادیث

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


حاصل مشده که آیا این احادیث از ائمه معصومین(ع) صادر شده است یا نه؟ وقت هم به ائمه(ع) مراجعه مکردند، آنان به
دست اصحاب ملاک مدادند و مفرمودند حدیث که موافق با قرآن است را بیرید و مخالف قرآن را کنار بذارید.

مخواهیم بوئیم اولا آنچه که این روایات بیشتر به آن اهمیت داده شده است، مربوط به زمان صادقین(ع) است؛ در زمان
پیامبر نیز این مطلب بوده، اما این تأکید و اهمیت، بیشتر در زمان صادقین(ع) است؛ البته ما این را با ی تفحص و تحقیق

اجمال بیان مکنیم؛ وگرنه شما خودتان روایات را مراجعه بفرمایید، ببینید روایات بر چه چیزی دلالت دارد. این مطلب ما را به
این نته راهنمای مکند که شرط اعتبار و حجیت خبر من حیث هو خبر، موافقت با کتاب نیست؛ که اگر بود، باید پیامبر(ص)
بیشتر مفرمود. بنابراین، بین این که گفته شود شرط حجیت ی روایت موافقت با قرآن است و این که برای تمییز خبر مجعول

کردند. ینم تهی دوم این است که مردم در همهی احادیث شفرق است. ن از غیر مجعول به قرآن مراجعه کنید، خیل
بخش از احادیث بوی جعل مدهد؛ و این، در احادیث مربوط به احام خیل کم است. و مثل این که پول دادند تا بویند «من

أکل بصل أکة ف المة ...» خیل نادر است؛ و داع بر جعل عمدتاً در باب اعتقادات بوده است. اگر این باشد، ائمه(ع) هم
فرمودهاند: اگر ی روایت اعتقادی از ما صادر شد و شما ش کردید که این روایت درست است یا نه؟ چون امهات مسائل

اعتقادی در قرآن آمده است، ببینید با قرآن موافقت دارد یا ندارد. این هم نته دوم.

.نتیجهی بحث

پس، ما چند مطلب امروز عرض کردیم: ی مسئله فرق میان زمان پیامبر و صادقین(ع) بود؛ دوم این که داع بر جعل، غالباً
ش ام خیلهست؛ سوم عرض کردم مردم در روایات در باب اح ام و اعتقادات این داعام نیست و در غیر احدر باب اح

نمکردند که آیا امام(ع) این را فرموده است یا نه؟ در همین باب نهم، ی روایات مربوط به  تقیه است که امام(ع) به ی از
اصحابشان فرمودند اگر روایت تقیتاً از من صادر بشود و شما بشنوید، چه مکنید؟ عرض کرد: فدایت شوم به آن عمل مکنم.

امام(ع) فرمود: این برای تو ثواب و خیر است، و اگر ترک کن، گناه است؛ یعن اینطور بوده که مردم به روایات تقیهای که
مورد آنها باب احام است و تقیه در باب اعتقادات معنا ندارد، عمل مکردند و معمولا در آنها ش نمکردند. این که

مرفتند از امام سؤال مکردند، معمولا در روایات بود که احتمال مدادند از امام(ع) صادر نشده باشد و بیشتر به مسائل
اعتقادی مربوط است. آخرین نتهای که دیروز نیز به آن اشارهای کردیم، این است که این روایات را مجموعاً دو طایفه مکنیم؛
مگوییم روایات که مربوط به متعارضین است و روایات که مربوط به متعارضین نیست؛ به قرینهی روایات متعارضین، روایات

مطلق را نیز بر خبرین مختلفین و متعارضین حمل مکنیم. بوئیم مسئلهی موافقت و مخالفت با کتاب به خودی خود مطرح
ترین حدیثوییم تمام احادیث، جزئنیست؛ و اساساً اصحاب ائمه(ع) قدرت نداشتند که تمام کتاب را بفهمند؛ اگر بخواهیم ب

که در باب احام صادر شده است را باید بر قرآن عرضه کنیم، و ببینیم که آیا موافق با کتاب است، چند در صد متوانیم
موافقت با کتاب را بفهمیم؟!

اما در مسائل اعتقادی به خوب فهمیده مشود؛ به راحت متوانیم بفهمیم که آیا موافق است یا مخالف. بیشتر اصولیین در
اثبات حجیت خبر واحد دنبال این هستند که خبر واحد را  در احام حجت کنند و الا در اصول اعتقادی که یقین لازم است.

آنجا نمخواهند حجیت خبر و احد را  اثبات کنند. به عنوان مثال، ی خبر واحد آمده در باب طواف آمده است که قطع طواف
جایز است یا جایز نیست؛ اینجا نه متوان موافقت آن را با قرآن فهمید و نه مخالفت آن با قرآن فهمیده مشود؛ پس، موافقت و

مخالفت در کثیری از موارد، در باب احام قابل فهم نیست؛ حال، چطور مشود که ائمه(ع) ما را به چیزی که عاجز از آن
هستیم تلیف کرده باشد؟! بنابراین، معلوم مشود که رجوع به قرآن و موافقت و مخالفت، مربوط به خبرین مختلفین است، یا 

مربوط به اصول اعتقادات است. این نهایت تحقیق است که البته ما به آن رسیدیم. شما آقایان خودتان به کتابها مراجعه کنید،
ن است باشد؛ البته من در این بحث، تقریباً همه مباحث اصولری نیز ممری و تحقیقات دیات دیببینید که در اینجا ن



بزرگان را دیدهام، فقط نرسیدم اصول شهید صدر (رض) را ببینم که ایشان چه فرموده است؛ اما مطالب اکابر اصولیین و
بزرگان، همه را دیدیم و بیشتر از این، مطلب نیست. اینجا این بحث را تمام مکنیم. نتیجه این شد که دلیل دوم که نافین برای

نف حجیت خبر واحد آوردند، این روایات بود که ما جواب مرحوم آخوند، جواب مرحوم نائین را بررس کردیم، روایات و
طوایف آنها را بیان کرده و نتیجهی که از این روایات به دست مآید را نیز ذکر کردیم. 


