
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۰۱ دی ۱۴۰۳

مواسعه و مضایقه
جلسه 45 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسه گذشته، استدلال به طائفه سوم از ادله خاصه برای اثبات مواسعه در نماز های فائته مطرح شد، طایفه سوم روایات و
اخباری هستند که بر جواز نافله چه در فرض اداء و چه در فرض قضاء، برای کس نماز قضا بر ذمهاش هست، دلالت دارند،

روایت اول صحیحه اب بصیر بود که دلالت بر جواز تقدیم نافلهی مربوط به ی نماز فوتشده بر قضای آن نماز دارد، اما اگر
قائلان به مضایقه بویند که نافلهی همان نماز بخش از آن محسوب مشود، این روایت برای رد نظریه آنان کاف نخواهد بود.

روایت دوم، موثقه عمار ساباط است، که در جلسه قبل بخش از آن مورد بررس قرار گرفت.

ادامه بررس دلالت موثقه عمار ساباط بر مواسعه
در این روایت امام (علیهالسلام) تأکید مکنند پیش از قضای نماز واجب، متوان دو رکعت نافله خواند. این امر نشاندهندهی

آن است که وجوب قضا حالت موسع دارد.

ملاالس هلَيع هدِ البع ِبا نارٍ عمع ندِّقٍ عصم نيدٍ ععس نرِو بمع نع نسالْح ندَ بمحا نع يحي ندَ بمحا ندِ بمحم نع نَادِهسبِا
قَال: لل صلاة متُوبة لَها نَافلَةُ ركعتَين الا الْعصر فَانَّه يقَدَّم نَافلَتُها فَيصيرانِ قَبلَها و ه الركعتَانِ اللَّتَانِ تَمت بِهِما الثَّمان بعدَ

نتَيعكر ترضح الَّت ةالْفَرِيض لقَب ّلفَتُص دَاتَب َّتئاً حشَي لتُص ا فَلاهرغَي وةً اتُوبم ةلاالص نئاً مشَي نْ تَقْضا تدرذَا ارِ فَاالظُّه
[1]تىا شاقْضِ م ا ثُملَةً لَهنَاف

 مرحوم مجلس دو فقره از این روایت را مورد بررس قرار م دهد، و نسبت به هرکدام از فقرات چهار احتمال مطرح میند، در
جلسه گذشته احتمالات مربوط به فقره «لل صلاة متوبة لها نافلة رکعتین» مطرح شد.

اظهر احتمالات در بررس روایت «لل صلاة متوبة لها نافلة رکعتین» همان احتمال اول است. بر اساس این احتمال، هر نماز
واجب دارای دو رکعت نافله مختص به خود است، بهجز نماز عصر که نافله مستقل برای آن در نظر گرفته نشده است، بنابراین
هشت رکعت نافلهای که پیش از نماز ظهر خوانده مشود، در واقع به عنوان نافله ظهر محسوب نمشود، بله بهعنوان ی نماز
مستحب در آن زمان مشروعیت دارد و نافله ظهر، هشت رکعت است که پس از نماز ظهر خوانده مشود. از این هشت رکعت،

دو رکعت پایان به نماز عصر اختصاص میابد.

احتمالات مرحوم مجلس در مورد ذیل روایت
شاهد محل استدلال، ذیل روایت است، امام (علیه السلام) م فرمایند: « فَاذَا اردت انْ تَقْض شَيئاً من الصلاة متُوبةً او غَيرها
فَلا تُصل شَيئاً حتَّ تَبدَا فَتُصلّ قَبل الْفَرِيضة الَّت حضرت ركعتَين نَافلَةً لَها ثُم اقْضِ ما شىت » و این یعن اینه فردی که نماز

قضای بر عهده دارد، متواند در ابتدا نماز فریضه حاضر را بخواند و پیش از آن نیز نافله مربوط به همان فریضه را بهجا آورد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


سپس، پس از اتمام فریضه، هر نمازی که بر عهدهاش باشد، اعم از قضای واجب یا مستحب، انجام دهد. این ترتیب، یعن مقدم
کردن نافله بر فریضه و سپس پرداختن به قضای نمازها، متواند دلیل بر مواسعه باشد. مرحوم مجلس نیز به بیان چهار

احتمال در مورد این روایت پرداخته است.

قوله عليه السلام: فإذا أردت أن تقض شيئا أقول: هذا أيضا يحتمل وجوها:

الأول: أن يون المعن إذا أردت قضاء فريضة أو نافلة ف وقت حاضرة، فصل قبل الحاضرة ركعتين نافلة ثم صل الحاضرة، و
تفيك هاتان الركعتان نافلة للقضاء أيضا، ثم اقض بعد الفريضة ما شئت.

الثان: أن يون المعن إذا أردت القضاء ف وقت الفريضة، فقدم ركعتين من القضاء لتقوم مقام نافلة الفريضة و أخر عنها
سائرها.

الثالث: أن يون المراد بالفريضة الت حضرت صلاة القضاء، أي يستحب لل قضاء نافلة ركعتين.

الرابع: أن يون المراد بالقضاء الفعل، و يون المعن إذا أردت أن تؤدي فريضة أو نافلة، أداء كانت أو قضاء، فالنافلة ليست لها
نافلة. و أما الفريضة فيستحب قبلها ركعتان، فينبغ تخصيصها بغير المغرب و العيد.

و يحتمل وجوها أخرى لا يسع المقام ذكرها، و لا يخف ما ف كلها من التعسف و الاختلال، و اله أعلم بحقيقة الحال.[2]

 احتمال اول
اگر فرد بخواهد قضای نماز واجب یا مستحب را بهجا آورد، باید پیش از خواندن نماز حاضره (فریضه) دو رکعت نافله بخواند.

این دو رکعت نافله متواند جای قضای نافله نیز باشد. به این ترتیب، فرد ابتدا دو رکعت نافله مختص به فریضه مخواند،
سپس نماز حاضره را بهجا مآورد و در نهایت هر نماز قضای که بخواهد انجام مدهد. این احتمال به نوع به تداخل قهری

میان نافله فریضه و قضای نافله اشاره دارد.

 احتمال دوم
این احتمال عس احتمال اول است. بر اساس این نظر، فرد ابتدا دو رکعت نماز قضای نافله را مخواند و این دو رکعت جای
نافله فریضه را مگیرد. سپس نماز فریضه را ادا کرده و باق نمازهای قضا را پس از آن بهجا مآورد. به عبارت دیر، در این

حالت دو رکعت قضای نافله جای نافله فریضه را مگیرد.

 احتمال سوم
در این احتمال، مراد از فریضه، فریضه حاضر نیست بله صلاة القضا است. بر این اساس، روایت مخواهد بوید که برای

هر نماز قضای مستحب است که دو رکعت نافله پیش از آن خوانده شود. نظیر نماز تحیت مسجد که پیش از نماز اصل مسجد
خوانده مشود، برای هر نماز قضای نیز دو رکعت نافله مستحب است. این احتمال اگرچه قابل طرح است، اما به دلیل عدم

تطابق کامل با متن روایت، خلاف ظاهر به نظر مرسد.

 احتمال چهارم
در این احتمال، عبارت «أن تقض» به معنای تفعل (انجام دادن) تفسیر مشود، نه صرفاً قضای در برابر ادا. بر این اساس، اگر

فرد بخواهد نماز واجب یا مستحب، ادا یا قضا را بخواند، باید ابتدا دو رکعت نافله بخواند. این احتمال به گونهای است که



توبة لها نافلة رکعتین»، به این معنا که هر نماز واجبل صلاة مکه گفته شده «ل شود؛ جایمعنای صدر روایت نیز روشن م
دو رکعت نافله مختص خود دارد، اما نمازهای مستحب چنین نافلهای ندارند. در ذیل روایت نیز همین معنا ترار شده و روش

انجام نماز متوبه را توضیح مدهد: ابتدا دو رکعت نافله خوانده شود، سپس نماز متوبه بهجا آورده شود.

مرحوم مجلس هیچ کدام از این احتمالات را مطابق ظاهر روایت نم داند، اما در واقع نظر صحیح این است که احتمال های
اول تا سوم مخالف ظاهر روایت است ول احتمال چهارم، به دلیل سازگاری با صدر روایت و شفافیت معنای، اظهر احتمالات

است و مفاد صدر روایت را نیز بهخوب تبیین مکند.

نظر استاد در مورد استدلال به موثقه عمار
مرحوم صاحب جواهر و مرحوم مجلس، عبارات این روایت را مظطرب دانستند فلذا استدلال به این روایت از نظر ایشان تمام

مطلق تمام که روای آنها عمار است از لحاظ الفاظ مضطرب هستند اما این به معنای رد از روایات نیست، اگرچه بعض
روایات عمار نیست، بله باید با دقت در متن و محتوای روایت بررس شود.

در مورد صدر روایت؛ بر اساس مطالب مذکور، عبارت «لل صلاة متوبة لها نافلة رکعتین إلا العصر» به این معناست که هر
نماز واجب دو رکعت نافله مختص به خود دارد، به جز نماز عصر که نافله مختص ندارد. در نماز عصر، دو رکعت از نافله

ظهر به عنوان نافله عصر کاف دانسته مشود. این تفسیر صدر روایت را روشن و قابل فهم مسازد.

در مورد ذیل روایت نیز عبارت «إذا أردت أن تقض شیئاً من الصلاة متوبة أو غیرها» نیز توضیح مدهد که اگر فرد قصد
انجام نماز (اعم از واجب یا مستحب) را دارد، باید پیش از فریضه، دو رکعت نافله مختص به آن فریضه بخواند. این بخش تأکید

مکند که نافله فریضه وجود دارد، اما خود نافله دیر نیازی به نافله اضاف ندارد.

بنابراین، تفسیر این روایت بر مبنای ترتیب نمازهای واجب و مستحب و جایاه نافله، به خوب با صدر و ذیل روایت سازگار
است و در چارچوب قواعد فقه قرار مگیرد.

البته این اشال به استدلال به این روایت وارد است که بعض از اهل مضایقه مگویند اگر نماز واجب مانند نماز صبح قضا
شد، نافله آن نماز متواند قبل از قضای خود نماز واجب به جا آورده شود. به عبارت دیر، دو رکعت نافله مختص به نماز

صبح را متوان در وقت قضای نماز صبح، قبل از قضای آن، به عنوان بخش از همان عمل عبادی به جا آورد. در این
صورت، این روایت قابلیت استدلال به مواسعه را نخواهد داشت.

استدلال به اطلاق ادله نوافل ادائاً و قضائاً
صاحب جواهر در ادامه به دلیل دیری اشاره مکند و مفرماید:

و إطلاق أدلة النوافل أداء و قضاء، و التأكيد البليغ الوارد فيها كإطلاق ما ورد من الأدلة ف استحباب كثير من الصلوات ف كثير
من الأمنة و الأوقات و لقضاء الحوائج و المهمات و غير ذلك مما لا يمن إحصاؤه كما لا يخف عل الخبير الماهر، بل قد

يشرف طمح نظر الفقيه مع التأمل و التدبر ف الأدلة الواردة عل الظن المتاخم للعلم إن لم ين العلم بعمومها لمن عليه فائتة و
غيره خصوصا ف بعضها مثل قضاء النوافل الوارد فيه الأمر بفعله أي ساعة شاء من ليل أو نهار و غيره، فلاحظ و تأمل[3]

مرحوم صاحب جواهر تأکید مکند که اطلاق ادله النوافل حت شامل کسان که نماز قضا دارند نیز مشود و تأکیدات وارد
شده در این روایات مانند اطلاق روایات مستحب بودن بسیاری از نمازها در مانها و اوقات مختلف نیز بر این مطلب دلالت

دارد.



برای مثال، هنام که ملف به حرم امام معصوم علیهالسلام م رود، روایات وجود دارد که مگوید در چنین مواقع باید دو
رکعت نماز بخواند و این روایات اطلاق دارد، یعن حت اگر ملف بر عهدهاش نماز قضا باشد، باز هم متواند این نماز را

بخواند.

صاحب جواهر مفرماید که اگر فقیه در این روایات تدبر کند، به ظن متآخم به علم مرسد. یعن این روایات آنقدر عموم و
معتبرند که فقیه متواند به ظن نزدی به علم برسد که حت کس که نماز قضا دارد، متواند این نافلهها را بخواند.

نته ای که ذکر آن ضروری است این است که در واقع، حجیت اصول لفظ مانند «اصالة العموم»، «اصالة الاطلاق» و
«اصالة عدم التخصیص» منوط به ظن قطع فقیه نیست، لذا مراد صاحب جواهر در اینجا این است که وقت فقیه به اطلاق این
روایات توجه مکند علم یا حداقل ظنّ نزدی به علم دست میابد که این روایات شامل کسان که فائته به گردن آنها است نیز

م شود.

در ادامه، صاحب جواهر به اطلاق روایات استحباب اقامه صلاة تطوعا اشاره م کند و اینه این روایات شامل کس که نماز
قضا دارد، نیز م شود.

استناد به روایات نوم النب (صلالهعلیهوآله)
ی از روایات که مرحوم شیخ انصاری در ابتدا به آن استناد مکند، مربوط به داستان خواب ماندن پیامبر اکرم

(صلالهعلیهوآله) از نماز صبح تا طلوع آفتاب است. این روایت را هم علمای عامه و هم خاصه نقل کردهاند. در این روایت
آمده است که پیامبر اکرم (ص) از نماز صبح خواب ماندند تا اینه خورشید طلوع کرد. پس از بیدار شدن، ابتدا نماز نافله

صبح را قضا کردند و سپس نماز قضای صبح را به جا آوردند.

این عمل پیامبر اکرم (ص) دلالت بر این دارد که حت برای کس که نماز قضا بر عهده دارد، قضای نافله نیز جایز است و
مانع ندارد.

بحث نوم النب و این روایات جای تأمل جدی دارد. مرحوم شیخ انصاری و همچنین صاحب جواهر در این موضوع به تفصیل
سخن گفتهاند. خصوصاً صاحب جواهر، با تیه بر اعتقاد محم خود به مقام عصمت پیامبر اکرم (ص) و ائمه اطهار

(علیهمالسلام)، این مسئله را به خوب شرح داده است و تأکید مکند که این عمل پیامبر (ص) مطابق با اصول شریعت و
حمت اله بوده و هیچ خلل به مقام عصمت وارد نمکند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏حر عامل، محمد بن حسن، «تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة»، ج 4، ص 284.

[2] ‏مجلس، محمد باقر بن محمد تق‏، «ملاذ الأخيار ف فهم تهذيب الأخبار»، ج 4، ص 353.
[3] ‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، «جواهر اللام (ط. القدیمة)»، ج 13، ص 68.

منابع
‏‏حر عامل، محمد بن حسن، تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، قم ‐ ایران، مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)

لإحیاء التراث، 1416.
‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، بیروت، دار إحياء التراث العرب، بتا.



‏‏مجلس، محمد باقر بن محمد تق‏، ملاذ الأخيار ف فهم تهذيب الأخبار، قم ‐ ایران، كتابخانه آيه اله مرعش نجف‏، 1406.


