
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۲۷ آذر ۱۴۰۳

مواسعه و مضایقه
جلسه 44 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسه گذشته، روایت عل بن جعفر (علیهماالسلام) از طایفه دوم ادله خاصه درباره مواسعه مورد بررس قرار گرفت. در این

روایت، راوی سه سؤال مطرح مکند و امام کاظم (علیهالسلام) به آنها پاسخ مدهند و در پایان ی ضابطه کل را بیان
مکنند. مرحوم شیخ، پس از اشاره به اجمال موجود در این روایت، تلاش کرد با استفاده از روایات مشابه، از جمله روایت

حسن صیقل، این ابهام را برطرف کند. با این حال، او در نهایت به این نظر رسید که اجمال روایت عل بن جعفر همچنان
پابرجاست.

در مقابل، مرحوم صاحب جواهر وجود ابهام در این روایت را انار کرده و پاسخهای امام (علیهالسلام) را مطابق با ضابطه
بیانشده در روایت دانسته است. او بهویژه پاسخ امام (علیهالسلام) به سؤال سوم را برای استدلال بر مواسعه مناسب ارزیاب
کرده است. این نظر نیز مطابق با تحقیق صحیح به نظر مرسد، زیرا ضابطه مذکور در روایت قابل استناد بر مواسعه است.

همچنین، این ضابطه بهطور خاص به نمازهای فریضه اختصاص دارد و اجمال در آن دیده نمشود. پاسخ امام (علیهالسلام)
به سؤال سوم نیز در تطابق با همین قاعده قرار دارد.

بنابراین، هرچند پاسخ امام (علیهالسلام) به سؤال اول باید حمل بر تقیه شود، اما بخش پایان روایت کاملا قابل استناد برای
مواسعه است.

نات در باب حمایت از جبهه مقاومت و فلسطین
قبل از شروع بحث، لازم است یادآوری و تأکید کنم که حضور فضلا، آقایان و طلاب محترم برای تجمع که در حرم مطهر

حضرت معصومه (س) در ساعت ۱۰ انشاءاله برگزار مشود، بسیار مهم است. این تجمع به دلیل شرایط بسیار خاص است
که برای جبهه مقاومت به وجود آمده و در مجموع به دنیای اسلام، مقاومت در مقابل آمریا و اسرائیل، و مسائل مربوط به نظام

جمهوری اسلام ایران مربوط مشود.

روشن است که دشمنهای دشمن روزبهروز شدیدتر و نقشهها و طراحهای آنها وسیعتر مشود. امروز نیز اخباری مطرح
شده که مناطق از یمن مورد هجوم و حمله قرار گرفته است. کفار که از قدیم "ملت واحده" بودند، امروز وحدت خود را

بیشازپیش تقویت کردهاند تا اسلام را از بین ببرند. هدف آنها این است که هیچ صدای غیر از صدای خودشان شنیده نشود؛
قدرت، زورگوی و مطاع بودن آنها بهتنهای مطرح باشد و چیزی به نام خدا وجود نداشته باشد. آنها مخواهند عزت و

استقلال بشر را نابود کنند. این نقشه اصل دشمن است که باید برای ما روشن باشد.

متأسفانه، گاه اوقات در فضای مجازی، افرادی که ادعای علم و شناخت شرایط دارند، سخنان مزنند که جای تعجب دارد.
بهعنوانمثال، دیدم شخص مگوید: «اگر بخواهیم در اقتصاد پیشرفت کنیم، باید سیاست خارجمان را اصلاح کنیم و برای

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


این کار باید دست از مقابله با استبار و شعار علیه اسرائیل برداریم. اگر این کار را ننیم، هر خریدی که در دنیا انجام مدهیم
باید مورد تأیید خزانهداری آمریا قرار گیرد. پس بهتر است دست از این شعارها برداریم تا روابط اقتصادیمان با دنیا بهبود پیدا

کند و کشور رشد کند.

اما مسئله این است که این افراد متوجه نیستند مشل کجاست! کار به جای رسیده که هر کارخانه داروفروش در دنیا بخواهد
داروی را به جای بفروشد باید از خزانهداری آمریا اجازه بیرد. آیا این ذلت نیست؟ این بدبخت نیست؟ همه دعواها سر همین

،خواهند تمام کره زمین را در سیطره خود درآورند؛ از مواد غذایوجود نداشت. آنها م است. اگر این شرایط نبود، دعوای
دارو، مسائل نظام و هستهای گرفته تا مسائل اجتماع و حت خانوادگ. همه چیز باید تحت کنترل آنها باشد.

دو راه پیشِرو وجود دارد، ی اینکه برای بهبود ظاهری وضعیت اقتصادی، تسلیم شویم، هر دستوری که به ما مدهند بپذیریم
و جامعه و کشورمان را برده گروه محدودی کنیم و یا اینه در مقابل این ذلت ایستادگ و مقاومت کنیم. این دو راه بیشتر وجود

ندارد و هیچ حد وسط قابلتصور نیست.

همانطور که امام خمین (ره) از همان زمان، خطر را درک کردند و این انقلاب برای مقابله با چنین تفری شل گرفت، امروز
نیز وظیفه ما مقاومت است. کشورهای زیادی مانند لبنان و فلسطین مقاومت کردهاند و موفق شدهاند. در سوریه هم به لطف
گیرد. فرمایش مهم رهبری این است که اگر ما توقف یا سستل مخدا و با رهبری داهیانه مقام معظم رهبری، مقاومت ش

کنیم، مسئول تمام زحمات گذشته خواهیم بود؛ نه فقط ما حوزویان، بله بشر امروز مسئول خواهد بود.

در فضای مجازی، صحبتهای مشنویم که گاه از ناآگاه گوینده نشأت مگیرد. برای مثال، چونه متوان از استقلال
صحبت کرد وقت برای خرید ی دارو یا ساخت سلاح باید از خزانهداری آمریا اجازه بیریم؟ این عین ذلت است.

در مقابل این ذلت، راه مقاومت قرار دارد. آنهای که در دفاع مقدس یا بهعنوان مدافع حرم شهید شدند، بهترین کارها را در
وقت خودش انجام دادند. هیچ تردیدی در ارزش و صحت کارهای آنها نیست. متأسفانه، برخ ناآگاهانه مپرسند: «این همه

شهید برای چه بود؟» باید به آنها گفت که دفاع و مقاومت، ارزش غیرقابلانار دارد و اگر تسلیم شویم، نتیجهاش ذلت و
نابودی خواهد بود.

امروز شرایط بسیار حساس داریم. هر چه انقلاب پیش مرود، شرایط پیچیدهتر مشود و ارزش رهبری بیشازپیش روشن
مگردد. تدبیر و ارشاد مقام معظم رهبری، نقطه امید برای ماست و حوزه علمیه نیز در همین مسیر قرار دارد. مسیر صحیح،

همان مسیر تبعیت از فرمایشات رهبری است که عزت را به ارمغان خواهد آورد.

راه دیر، مسیر ذلت و تسلیم در برابر دشمن است؛ اما این راه هرگز مشلات را حل نخواهد کرد. یا باید ذلت را بهطور کامل
بپذیریم یا مقاومت کنیم و انشاءاله با گسترش مقاومت و بیداری مردم منطقه، این غده سرطان از منطقه بیرون رانده خواهد

شد و آمریا نیز به فضل اله و به همت ملتهای منطقه، برای همیشه از خاورمیانه خارج خواهد شد.

روایت نهم: روایت اسماعیل بن هاشم
در حدیث نهم از طایفه دوم از ادله خاصه به بررس روایت اسماعیل بن هاشم در استدلال به مواسعه مپردازیم.

َّتح رالظُّه رّخوي لجالر ف» :قَال نَّها ملاالس هلَيع نسالْح ِبا نع اممه نب يلاعمسا ناسِ عباَلْع نوبٍ عبحم نب لع ندُ بمحم
[1].«رالظُّه ّلصي رِ ثُمصبِالْع دَابي نَّهرِ اصالْع قْتو دْخُلي



 

 در این روایت، امام کاظم (علیهالسلام) در پاسخ به تأخیر نماز ظهر تا زمان داخل شدن وقت عصر مفرمایند: «یبدأ بالعصر ثم
یصل الظهر». این حم دو تفسیر محتمل دارد:

1. تفسیر اول (بر اساس ضیق وقت):

مرحوم شیخ طوس در تهذیب این روایت را به این شل تفسیر مکند که اگر وقت عصر بهگونهای ضیق شده باشد که تنها
بهاندازه خواندن چهار رکعت (نماز عصر) باق مانده باشد، نماز عصر اولویت دارد؛ زیرا وقت مختص عصر است. در این

صورت، ابتدا نماز عصر خوانده مشود و سپس نماز ظهر قضا مگردد. این تفسیر مطابق نظر فقهای قائل مضایقه نیز هست،
چراکه آنها نیز در صورت ضیق وقت، به تقدم نماز مختص به آن وقت معتقدند. بنابراین، این احتمال برای مدعای مواسعه قابل

استناد نیست.

2. تفسیر دوم (بر اساس تقیه):

احتمال دیر این است که این روایت به طور کل حمل بر تقیه شود. عبارت «حت یدخل وقت العصر» ممن است به وقت
نماز عصر نزد اهل سنت اشاره داشته باشد، زیرا در فقه اهل سنت چنین ترتیب وجود دارد. در این حالت، فرمایش امام

(علیهالسلام) بر اساس تقیه بوده و نمتواند دلیل برای مدعا باشد.

در نتیجه این روایت، با توجه به هر دو احتمال فوق، برای استدلال به مواسعه و ترتیب که در مدعا مطرح است، قابل استفاده
نیست. اگر احتمال اول صحیح باشد، مطابق با دیدگاه مضایقهایها است و اگر احتمال دوم را بپذیریم، روایت جنبه تقیهای دارد

و از اینرو قابلیت استدلال فقه ندارد.

روایت دهم: روایت اسحاق بن عمار
این روایت را مرحوم صدوق و شیخ طوس با سند خودشان نقل کردهاند.

ملاالس هلَيع هدِ البع ِب قُلْت :ارٍ قَالمع نب اقحسا نع ِابِرِيبِ الساحةَ صلَمس نرٍ عيمع ِبا ندِ بمحم نيدٍ ععس نب نيساَلْح
[2].«ا فَاتما للْهعاج و لص» فَقَال تلَّيقَدْ ص ةُ ولاالص تُقَام

شخص به امام صادق (علیهالسلام) عرض مکند که نماز جماعت برپا شده، درحالکه او قبلا این نماز را خوانده است. امام
(علیهالسلام) به او دستور مدهند که در نماز جماعت شرکت کند و آن را به نیت قضا بخواند.

در این روایت، فرد نماز حاضره را خوانده و سپس امام (علیهالسلام) به او اجازه مدهند که نماز فائته (نماز قضا) را بعد از
حاضره بهجا آورد. این امر نشاندهنده امان تقدیم حاضره بر فائته است که مفهوم مواسعه را تقویت مکند.

مرحوم شیخ انصاری نات در این روایت مطرح م کند که به بیان هر کدام از آنها م پردازیم.

و دعوى اختصاص الصلاة الّت صلاها أولا بصورة نسيان وجوب القضاء، بعيدة. نعم ظاهر الرواية الاستحباب، فيمن حملها
عل محتمل الفوات.[3]



 الف) احتمال فراموش وجوب قضا

ممن است کس بوید این روایت برای حالت است که شخص نماز قضای خود را فراموش کرده و پس از خواندن نماز
حاضره، به یاد قضای نماز افتاده است.

مرحوم شیخ انصاری این احتمال را ضعیف مدانند و آن را بعید مشمارد، زیرا ظاهر روایت چنین احتمال را نشان نمدهد.
دستور امام (علیهالسلام) مطلق است و مقید به فراموش وجوب قضا نیست.

 ب) حم صلّها واجعلها لما فات

سؤال دیر این است که آیا امر به «صلّها» در این روایت وجوب است یا استحباب؟ شیخ انصاری مفرمایند ظاهر روایت،
استحباب را مرساند و امر به «صلّها» ارشاد است، نه ی حم تعیین. بنابراین، این روایت نمتواند دلیل بر وجوب مواسعه

باشد.

 ج) حمل بر محتمل الفوات

مرحوم شیخ احتمال دیری را نیز مطرح مکند که روایت ناظر به حالت باشد که فوات نماز فائته یقین نیست و فرد گمان
مکند نمازی از او فوت شده است.لذا اگر این تفسیر پذیرفته شود، روایت از محل بحث خارج مشود، زیرا در این صورت

موضوع روایت فائته یقینیه نخواهد بود و برای استدلال بر مواسعه کاف نخواهد بود.

جمعبندی نهای طایفه دوم از ادله خاصه
بررس طایفه دوم از ادله خاصه دال بر مواسعه به پایان رسید، موضوع این ادله این بود که ملف با وجود اینه فائته بر ذمه وی

است، امر به انجام حاضره شده است، در حال که طبق قول به مضایقه با وجود فائته، نوبت به انجام حاضره نم رسد مر
آنه در وقت اضطراری حاضره باشد، در بررس این طائفه، ده روایت مطرح شد، که بعض از روایاتها مثل روایت عل بن

جعفر، روایت اصل حلب، روایت عیص بن القاسم ، مرسله واسط، مصححه اب بصیر،موثقه عمار و منقوله سید بن طاووس
از کتاب الفاخر دلالت صریح بر مواسعه دارند، در بعض روایات مثل صحیحه جمیل بن دراج و روایت اسحاق بن عمار

احتمالات مطرح است که با وجود این احتمالات نم توان دلالت بر مواسعه را به صورت واضح از آنها نتیجه گرفت، بله
صرفا م توان از آنها به عنوان موید استفاده کرد، و بعض دیر از روایات مثل روایت اسماعیل بن هاشم نیز دلالت بر مواسعه

ندارد.

استدلال به طائفه سوم از ادله خاصه بر مواسعه
طایفه سوم روایات و اخباری است که دلالت بر جواز نافله چه در فرض اداء و چه در فرض قضاء، برای کس نماز قضا بر

ذمهاش هست، دارد، در ادامه به بیان استدلال و اشالات مطرح شده نسبت به این روایات مپردازیم.

روایت اول: صحیحه اببصیر
که صاحب جواهر بهعنوان دلیل بر جواز نافله برای فردی که فائته بر ذمه دارد مطرح کرده است، صحیحه اب از روایات ی

بصیر مباشد. این روایت در وسائل در ابواب مواقیت، باب 61، حدیث 2 ذکر شده است.

الْغَدَاة نع نَام لجر نع لْتُهاس :قَال ملاالس هلَيع هدِ البع ِبا نيرٍ عصب ِبا نةَ عاعمس نانَ عثْمع نب نيسح نالَةَ عفَض نع نْهع و
حتَّ طَلَعتِ الشَّمس فَقَال يصلّ ركعتَين ثُم يصلّ الْغَدَاةَ.[4]



 در این روایت، اب بصیر از امام صادق (علیهالسلام) در مورد شخص که نماز صبح او فوت شده و خوابیده تا زمان که
خورشید طلوع کرده، سؤال مکند. امام (علیهالسلام) در پاسخ مفرمایند: ابتدا دو رکعت نافله صبح را قضاء بخواند، سپس

نماز صبح قضا شده را ادا کند.

این روایت بهصراحت دلالت دارد که فردی که نماز واجب صبح او قضا شده، متواند (و حت باید) ابتدا نافله صبح را قضاء
بخواند و پس از آن نماز واجب صبح را بهجا آورد. از این حم، توسعه (موسعه بودن) در قضای واجبات استنباط مشود؛ زیرا

امام (علیهالسلام) بهجای الزام بر فوریت قضا، اجازه دادهاند که نافله همان نماز نیز ابتدا انجام شود.

نقد و تحلیل روایت از منظر مضایقهایها
در میان قائلان به مضایقه، اگرچه آرای متشتت و مختلف وجود دارد، اما ممن است برخ از آنها قائل شوند که نافله و فائته

بهلحاظ حم یسان هستند و نافلهی مربوط به ی نماز واجب فوتشده، در واقع بخش از همان نماز محسوب مشود. از این
منظر، نافله و فائته از نظر فقه از ی جنس هستند و همراه با آن به شمار مآیند. اگر مضایقهایها چنین تفسیری ارائه دهند،
این روایت نمتواند ردی بر نظریه آنان باشد؛ زیرا نافله همان فائته، در چارچوب استدلال آنان جای مگیرد در این حالت، این

روایت نه دلیل بر رد نظریه مضایقه خواهد بود و نه متواند مبنای محم برای اثبات نظریه مواسعه باشد.

جمع بندی
روایت صحیحه اب بصیر اگرچه بهخوب دلالت بر جواز تقدیم نافلهی مربوط به ی نماز فوتشده بر قضای آن نماز دارد، اما
اگر قائلان به مضایقه چنین ناه داشته باشند که نافلهی همان نماز بخش از آن محسوب مشود، این روایت برای رد نظریه

آنان کاف نخواهد بود.

الساباط روایت دوم: موثقه عمار بن موس
ی از روایات که بر جواز نافله در موارد قضا دلالت دارد، موثقه عمار بن موس الساباط از امام صادق (علیهالسلام) است.

عمار اگرچه بهعنوان مضطرب الحدیث شناخته مشود، اما روایات او در مواردی قابل استناد هستند. سند این روایت نیز معتبر
است.

ملاالس هلَيع هدِ البع ِبا نارٍ عمع ندِّقٍ عصم نيدٍ ععس نرِو بمع نع نسالْح ندَ بمحا نع يحي ندَ بمحا ندِ بمحم نع نَادِهسبِا
قَال: لل صلاة متُوبة لَها نَافلَةُ ركعتَين الا الْعصر فَانَّه يقَدَّم نَافلَتُها فَيصيرانِ قَبلَها و ه الركعتَانِ اللَّتَانِ تَمت بِهِما الثَّمان بعدَ

نتَيعكر ترضح الَّت ةالْفَرِيض لقَب ّلفَتُص دَاتَب َّتئاً حشَي لتُص ا فَلاهرغَي وةً اتُوبم ةلاالص نئاً مشَي نْ تَقْضا تدرذَا ارِ فَاالظُّه
[5]تىا شاقْضِ م ا ثُملَةً لَهنَاف

امام صادق (علیهالسلام) م فرمایند: هر نماز واجب دارای دو رکعت نافله است، مر نماز عصر که دو رکعت آخر از چهار
نماز دو رکعت نافله بعد از ظهر، نافله عصر محسوب مشوند، در خصوص نافلههای ظهر و عصر، روایات وجود دارد که

نشان مدهند چهار رکعت نافلهای که پیش از نماز ظهر خوانده مشود، نافلهی ظهر به معنای دقیق آن نیست. این چهار رکعت
تنها در زمان قبل از ظهر وارد شدهاند اما نه به عنوان نافلهی مخصوص ظهر. در واقع، نافلهی ظهر شامل سه دو رکعت است
که پس از نماز ظهر خوانده مشود، و دو رکعت چهارم به عنوان نافلهی عصر محسوب مگردد. برخ روایات این دیدگاه را
تأیید مکنند که در تقابل با نظر مشهور میان فقها و معاصرین است. نظر مشهور بر این است که نافلهی ظهر شامل چهار دو

رکعت قبل از نماز ظهر و نافلهی عصر نیز شامل چهار دو رکعت پیش از نماز عصر است.

حضرت در ادامه مفرمایند؛ اگر کس بخواهد نمازی را قضا کند، چه نماز واجب باشد یا غیر واجب، نباید چیزی بخواند مر
آنه ابتدا قبل از قضای آن فریضه، دو رکعت نافله برای آن نماز بخواند. سپس هر نمازی که مخواهد قضا کند.



بیان شاهد بر استدلال در روایت
نته مهم این روایت آن است که امام (علیهالسلام) تأکید مکنند پیش از قضای نماز واجب، متوان دو رکعت نافله خواند. این

امر نشاندهندهی آن است که وجوب قضا حالت موسع دارد؛ زیرا اگر وجوب قضا مضیق و فوری بود، امام اجازه نمداد
پیش از انجام قضای واجب، دو رکعت نافله خوانده شود. همچنین از این روایت برمآید که ی از موارد مشروعیت نوافل،

نافلهی قضا است؛ بهطوریکه دو رکعت نافله پیش از نماز قضای واجب بهعنوان مستحب توصیه شده است.

احتمالات مرحوم مجلس در مورد روایت
در کتاب ملاذ الأخیار تألیف مرحوم علامه مجلس، توضیحات در مورد روایت فوق ارائه شده است. مرحوم مجلس در این

عبارت چهار احتمال مطرح کرده است. همچنین، درباره عبارت بعدی روایت یعن «فإذا أردت أن تقض شیئاً من الصلاة...»
نیز چهار احتمال مطرح کرده است.

احتمالات بخش اول روایت
ابتدا احتمالات مربوط به قسمت اول روایت، یعن «لل صلاة متوبة لها نافلة رکعتین»، مورد بررس قرار مگیرد.

قوله عليه السلام: لل صلاة متوبة لها نافلة ركعتين‏" لها" تأكيد لقوله" لل" و يحتمل أن يون المراد به أن لل صلاة نافلة
تختص بها، إلا العصر فإنه اكتف فيها بركعتين من نافلة الظهر لقربهما منها.

و هذا بناء عل أن الثمان ركعات قبل الظهر ليست بنافلة الظهر و لنها لهذا الوقت، و الثمان بعدها نافلة للظهر كما يدل عليه
كثير من الأخبار.

و يحتمل أن يون المراد أن كل صلاة بعدها نافلة و إن لم تن متصلة بها، إلا العصر فإنها قبلها و ليس بعدها إل المغرب نافلة.

أو المراد أن كل فريضة لها نافلة متصلة بها، سواء كان قبلها أو بعدها إلا العصر فإنه يجوز الفصل بينها و بين الركعتين لاختلاف
وقتيهما، لا سيما عل القول بالمثل و المثلين ف الفريضة خاصة.

أو المراد أن لل صلاة نافلة ركعتين قبلها غير النوافل المرتبة إلا العصر، لن لا يوافقه قول و لا يساعده خبر.[6]

احتمال اول
این احتمال بیان مکند که هر نماز واجب ی نافله مختص به خود دارد، به جز نماز عصر. دلیل این است که برای نماز عصر،
دو رکعت از نافله ظهر، به دلیل نزدی و اتصال زمان آن به عصر، کفایت مکند. به عبارت دیر، «إلا العصر فإنه اکتف فیها

برکعتین من نافلة الظهر لقربهما منها».

در توضیح بیشتر متوان گفت که اگر بر این مبنا نظر دهیم که نافله ظهر پس از نماز ظهر خوانده مشود، دو رکعت آخر آن که
به عصر نزدیتر است، گرچه حقیقتاً به نافله ظهر تعلق دارد، ول به عنوان نافله عصر نیز محسوب مشود.

 احتمال دوم
در این احتمال آمده است که «لل صلاة متوبة لها نافلة رکعتین» به این معنا باشد که هر نماز واجب، دو رکعت نافله دارد،
اما این نافله الزاماً متصل به آن نماز نیست. استثناء در اینجا مربوط به عصر است که نافله آن پیش از عصر و متصل به آن

خوانده مشود و پس از عصر تا مغرب نافلهای وجود ندارد. در این احتمال، کلمه «لها» به «بعدها» معنا شده است.



 احتمال سوم
این احتمال بیان مکند که «لل صلاة متوبة لها نافلة رکعتین» به معنای این است که هر نماز واجب، دو رکعت نافله متصل

به خود دارد، چه این اتصال پیش از نماز باشد و چه پس از آن. اما نماز عصر از این قاعده مستثن است؛ زیرا برای آن متوان
بین نماز عصر و نافله آن فاصله انداخت، چراکه وقت نماز عصر با نافله آن متفاوت است. در این احتمال، کلمه «لها» به

معنای «بمتصلةً إلیها» تفسیر مشود.

 احتمال چهارم
در این احتمال، «لل صلاة متوبة لها نافلة رکعتین» به این معنا گرفته شده است که هر نماز واجب، دو رکعت نافله پیش از

خود دارد. به عبارت دیر، «لها» به معنای «قبلها» تعبیر مشود. این احتمال قائل است که روایت غیر از نوافل که به صورت
مرتب در احادیث ذکر شده (مانند چهار دو رکعت نافله ظهر یا عصر)، بر وجود دو رکعت نافله پیش از هر نماز واجب تأکید

دارد. البته، مرحوم مجلس در نهایت این احتمال را رد کرده و مفرماید: «لنه لا یوافقه قول و لا یساعده خبر»؛ یعن هیچ قول
یا خبری این احتمال را تأیید نمکند.

 جمعبندی احتمالات
این چهار احتمال در عبارت «لل صلاة متوبة لها نافلة رکعتین» مطرح شده است. بررس احتمالات نشان مدهد که تفسیر
دقیق این عبارت بست به فهم کلمه «لها» دارد، که ممن است به معنای «بعدها»، «قبلها»، یا «بمتصلةً إلیها» تفسیر شود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏«تهذيب الأحام»، ج 2، ص 271.

[2] ‏همان، ج 3، ص 51.
[3] ‏انصاری، مرتض بن محمدامین، «رسائل فقهیة (انصاری)»، ص 319.

[4] ‏حر عامل، محمد بن حسن، «تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة»، ج 4، ص 283.
[5] ‏همان، ج 4، ص 284.

[6] ‏مجلس، محمد باقر بن محمد تق‏، «ملاذ الأخيار ف فهم تهذيب الأخبار»، ج 4، ص 351.

منابع
.1414 ،ر الإسلامبن محمدامین، رسائل فقهیة (انصاری)، 1 ج، قم ‐ ایران، مجمع الف ‏‏انصاری، مرتض

‏حر عامل، محمد بن حسن، تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، قم ‐ ایران، مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)
لإحیاء التراث، 1416.

‏طوس، محمد بن حسن، تهذيب الأحام، تهران، دار التب الإسلامیة، 1365.
‏مجلس، محمد باقر بن محمد تق‏، ملاذ الأخيار ف فهم تهذيب الأخبار، قم ‐ ایران، كتابخانه آيه اله مرعش نجف‏، 1406.


