
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » فقه پزش » فقه غربالری (3) »

در تاریخ ۲۸ آذر ۱۴۰۳

فقه غربالری
جلسه 9 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته
در چند جلسه گذشته بحث پیرامون این است که آیا موضوع شناس بر فقیه لازم است یا خیر؟ ی بحث است که امروز در

مراکز حوزوی و تحقیقات دنبال مکنند که آیا فقیه باید موضوع شناس کند یا نه؟ فقیه که مخواهد فتوا بدهد که مثلا آیا تورم
در باب خمس و ربا باید مورد توجه قرار بیرد؟ آیا باید حقیقت تورم را بشناسد و بداند چه موضوع است یا نه؟

به این مناسبت فرمایش سید یزدی1 را محور قرار داده و تقسیم که مرحوم سید فرموده بود را ذکر کردیم. ایشان موضوعات را
سه قسمت کرد: 1) ی موضوعات صرفه خارجیه، 2) ی موضوعات مستنبطه شرعیه، 3) سوم موضوعات مستنبطه عرفیه.

دیدگاه برگزیده
مرحوم سید مفرماید: موضوعات مستنبطه عرفیه مثل موضوعات صرفیه خارجیه مربوط به عرف است و فقیه لازم نیست آنها
را تعیین و تبیین کند، اما موضوعات مستنبطه شرعیه را باید فقیه بیان کند. ما نیز به تبع مرحوم سید و با ادلهای که ذکر کردیم

گفتیم موضوعات مستنبطه عرفیه مثل خود غنا، موضوع پول را عرف باید تشخیص بدهد و ربط به فقیه ندارد.

منته عرف عام داریم و عرف خاص. عرف خاص باید به فقیه بوید که تورم چیست؟ ما روی این نته تأکید کردیم و الآن هم
تأکید مکنم. در موضوعات مستنبطه عرفیه اولا معیارهای اجتهادی و استنباط احام وجود ندارد؛ یعن ما نمگوئیم قرآن و
روایات غنا را اینطور معنا کرده است؛ چون فرض این است که معنای شرع ندارد، لذا آن معیارها وجود ندارد و اگر فقیه هم

خودش با مراجعه به لغت و عرف معنای غنا را پیدا کند به عنوان رأی فقیه بما أنه فقیه نیست، بله به عنوان رأی فقیه بما أنه
احدٌ من العرف است، مثل اینه ی کارشناس دیری تحقیق کند.

پس شناخت موضوعات مستنبطه عرفیه حت در تورم وظیفه فقیه نیست، مثلا از فقیه مپرسند مقدار تورم را در سرمایه کسر
کنیم بعد خمس مازادش را حساب کنیم یا نه؟ بوئیم فقیه باید حقیقت تورم را بداند، این فقیه اگر خودش ی کتابهای

اقتصادی را مطالعه کرد و ریشه تورم را گفت در خلق پول است یا ریشه تورم در چاپ اسناس و تثیر نقدین دست مردم
است و اینها را فهمید ربط به فقهش ندارد و بما أنه فقیه نمتواند اینجا نظر بدهد، بله بما أنه احدٌ من العرف است.

در بحث گذشته گفتیم بعض از بزرگان فرمودند فقیه «بما أنه قاضٍ و بما أنه حاکم» باید تشخیص موضوع بدهد، گفتیم آنجا هم
آن موضوع جزئ است و الآن بحث ما در موضوعات کلیه است، در قضاوت و حومت اصلا از محل بحث خارج است. تا

اینجا چنین نتیجهای را گرفتیم و این خیل آثار در فقه دارد؛ یعن اگر روی این مبنا پیش بیائیم خیل جاهای فقه، فقیه نباید معین
کند، بوئیم الآن فقیه باید بیاید ارز دیجیتال را موضوع شناس کند، که ارز دیجیتال چیست و چه هویت دارد؟! فقیه مگوید

معیار من در اینه چیزی ثمن قرار بیرد این است که پشتوانه داشته باشد، دو نفر مخواهند معامله کنند خودشان قرار بذارند
برای اینه ی کاغذ باطله را پول قرار بدهند این پشتوانه ندارد و لذا معامله باطل است، معنای پشتوانه این است که اگر این ثمن

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2280
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2242
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


تلف شد شخص بتواند عهدهدار آن باشد.

بررس ارز دیجیتال
در ارز دیجیتال شبهه غرر بودن مطرح است که جواب دادیم بحث غرر مطرح نیست، تنها شبههای که در آن باق مماند این

است که پشتوانه ندارد. برخ از آقایان که کار مکنند مگویند این فرض که شما مگوئید امان وقوع ندارد، ول ی دفعه
ارز دیجیتال را برمدارند از قیمت 90 هزار دلار یا 60 هزار دلار مآورند روی 10 هزار دلار، به این معناست که اعتبار ندارد،

این کم و زیادهای فاحش عجیب و غریب است!

آید، حال اگر شما مالر است که به اعتبار قدرت و دولت بالا و پائین مومتهای دیوقت خود دلار است و ارز ح ی
بیتکوین شدید مثلا ده بیتکوین دارید که شنیدم هر کدام به 90 هزار دلار مرسد، ی مرتبه اگر این را رساندند به ی دلار یا

محوش کردند آن مقداری را که شما مال هستید، دو جهت در آن وجود دارد که این دو جهت مشل اعتبارش را زیر سؤال
مبرد، چون خیلها از من مپرسند و مگویند خیل از جاهای دنیا دارند بر اساس این معاملات انجام مدهند. همین کشور

خود ما که تحریمها را دور مزد ی از راههایش با همین ارزهای دیجیتال بوده است.

چرا ما بوئیم این متواند پول باشد یا نه؟ مگوئیم اگر اعتبار دارد ثمن است اگر پشتوانه دارد، قبلا پشتوانه پول، طلا بوده، الآن
پشتوانهاش دولت است ولو این دولت خودش فقیر باشد، اما به قول مرحوم والد ما پشتوانه است. ایشان مفرمود ی مالیت

اعتباری دارد. منشأ اعتبارش دولت است و پول باید ی اعتباری پشتش باشد. لذا اگر اعتبار دارد مگوئیم معامله با آن صحیح
است و اگر اعتبار ندارد معامله با آن باطل است، چه لزوم دارد که فقیه بیاید بیت کوین و نحوه مالیت و خروج و ورودش را

موضوع شناس کند و یاد بیرد؟!

موارد دیر موضوعات مستنبطه عرفیه
در باب ماه اوزونبرون ممن است بوید اگر عند العرف فلس داشته باشد یا به حسب الواقع فلس داشته باشد دو مبناست،

که غالباً همین را مگویند به حسب الواقع. اگر ماه به حسب واقع یعن ولو با دستاه بفهمند فلس دارد ول چشم ظاهری
عرف آن را نمبیند، اگر فلس دارد خوردنش حلال است و اگر فلس ندارد خوردنش حلال نیست.

معنای عرف ه یندارد، بل معنای شرع گوئیم غنا یدر باب غنا ده دوازده تعریف برای غنا هست، فرض این است که ما م
دارد، وقت معنای عرف دارد چه لزوم دارد بوئیم فقیه وقت گفت این غناست غنا است! در باب موسیق خود غنا

موضوعات مستنبطه عرف هستند، چرا مستنبطه؟ چون خیل واضح نیست. ی وقت مگوئیم دم، عرف مگوید دم روشن
است، کلب روشن است، ماء روشن است، ی وقت (به تعبیر مرحوم حیم) موضوعات است که نیاز به نظر دارد، عرف باید با

نظر او را بفهمد. جمع از فقها گفتند چون نیاز به نظر دارد پس اینجا تقلید راه دارد و در موضوع هم باید خود فقیه
موضوعشناس کند و غنا را بیان کند و مقلد هم در آن تقلید کند! نه، مجرد اینه نیاز به استنباط دارد موضوع را فقه نمکند

که بوئیم نظر فقیه بما أنه فقیه برای مقلد و عام حجت است.

گفتیم تعجب این است در آن مسئله عروه محقق خوئ، مرحوم حیم، مرحوم حائری، مرحوم بروجردی حاشیه دارند و تنها
کس که حاشیه ندارد امام خمین1 بود، آنچه همه اینها را ی مقداری به این طرف متوجه کرده کلمه استنباط است، «هذا

الموضوع مستنبط و العام لا یقدر عل الاستنباط».[1] ی زمان مفرمودند حم مکنیم فردا اول ماه است و تمام است،
حم فقیه را بر سایر فقها ی عدهای نافذ مدانند، ی وقت هست که مفرمودند برای من ثابت شد، این حم نیست. آنجا اگر

کس مگوید برای من ثابت نیست.[2]

جمعبندی بحث



بحث مصداق کند ضرر دارد یا نه؟ این یکه از این کودک م ری آیا این تستگوئیم در بحث غربالهست که م وقت ی
کل یعن ،موضوع کل گوئیم اگر ضرر هست جایز نیست، اگر ضرر نیست جایز است، باز این موضوع مستنبط یعناست، م
غنا چیست؟ کل موسیق چیست؟ کل ارز دیجیتال چیست؟ اینها موضوعات مستنبطه عرفیه است و اصلا فقیه به نظر ما نباید

دخالت کند. ما اینجا انظاری را ذکر کردیم، آخرین نظر این تفصیل بود که بین اینه بوئیم فقیه بما أنه فقیه با فقیه بما أنه
قاضٍ أو حاکم فرق بذاریم که ما این تفصیل را هم جلسه گذشته جواب دادیم.

بررس دیدگاه صاحب انوار الاصول
از مراجع معاصر بخوانم. ایشان در این کتاب انوار الاصول فرمودهاند: «و المعروف ف را در بحث امروز از بعض عبارت ی
الالسنة أن تشخیص الموضوع لیس من شئون الفقیه»؛ در السنه آمده که تشخیص موضوع شأن فقیه نیست، و بعد ایشان فرمود
«و لن الصحیح أنه لا یمن للفقیه تجرید الذهن و تفی الخاطر عنه»؛ نمشود بوئیم فقیه ذهن خودش را مجرد از تشخیص

از موضوعات ی ام مصادیق معقّدة غامضة»؛ بعضدارد؟! «فإن لموضوعات الاح وید به من چه ربطموضوع کند و ب
مصادیق غامض و معقّد دارد «لا یقدر العوام عل تشخیصها»؛ عوام نمتواند آن را تشخیص بدهد، «بل لابدّ للفقیه تفسیرها و

تبیین حدودها و خصوصیاتها، کما یشهد عل ذل أن کثیراً من الفروعات المعنونة ف التب الفقهیة ه من هذا القبیل».

دوباره توضیح مدهند: «إن کان المراد من الموضوع هو الموضوعات الجزئیة أی مصادیق الموضوعات اللیة للأحام
کمصادیق الدم و الخمر و الماء المطلق و المضاف و غیرها فإنه کذل»؛ در مصادیق موضوعات جزئیه فقیه نباید دخالت کند،

فقیه نوید این ضرر است یا نیست؟ به فقیه چه ربط دارد؟ این آب هست یا نه؟ این دم است یا نه؟ «إن قلنا بأن المراد نفس
به فقیه ندارد خود موضوعات کلیه است، «الواردة ف گویند تشخیص موضوع ربطه ملیة»؛ اگر مراد از اینالموضوعات ال

لسان الاخبار فلا اشال ف أن تشخیصها و تعیین حدودها ف شؤون الفقیه»؛ ایشان تعبیر به «لا اشال» دارد، خیل هم تعجب
است. «لا اشال» در اینه تشخیصش از شؤون فقیه است.

ایشان مفرماید: «و بعبارة اَدق إن هذا القسم من الموضوعات»؛ یعن ی موضوعات کلیه مستنبطه، «ف الواقع یستنبطه
الفقیه بارتازه العرف»؛ فقیه روی ارتاز عرف خودش استنباط مکند، «یستخرجها و یأخذها من بین العرف بما أنه من أهل

العرف ثم یرجعها إل العرف»؛ بعداً هم تحویل عرف مدهد. مفرماید فقیه با ارتاز عرف خودش معنای این موضوعات را پیدا
مکند و در اختیار عرف قرار مدهد، «یجعلها بأیدیهم بعد تفسیر خصوصیات و تبیین حدودها».

باز مفرمایند: «و إن شئت فانظر إل فتاوی الفقهاء، مثلا فیما یصح السجود علیه فقد ورد ف الدلیل أنه یصح السجود یجوز
السجود عل الارض و ما یخرج منها إلا ما أکل و ما لبس یصح السجود إلا عل المأکول و الملبوس، فهذا عنوان العرف»؛ به
عرف مگوییم هر چه مأکول است نمشود بر آن سجده کرد، هر چه ملبوس است و به عنوان لباس استفاده مشود را هم

نمشود سجده کرد، بعد مفرماید: «تلم الفقها ف مصادیقه و أنه أی شء یعدّ من المأکول و الملوبس، أی شء لا یعدّ منهما،
فقد یون هناک مصادیق لا یقدر العرف عل تشخیص أنها منهما أو لیست منهما».

اینجا اشاره مکنند به فروع زیادی که مرحوم سید در عروه آورده است. مرحوم سید 20 فرع آورده در بحث مان مصلّ، در
مسجد الجبهة، مثلا ی فرعش این است که بر گیاهان داروی «الادویة و العقاقیر کلسان الثور»، گل گاو زبان مشود سجده
کرد یا نه؟ بر پوست میوهها مثل گردو و پرتقال و خیار مشود سجده کرد یا نه؟ بر تفاله چای، بر هسته میوهها مشود سجده

کرد یا نه؟ اینها را مرحوم سید آورده است. شما آنجا ببینید متن سید را خیل جاها مگوید: «یجوز» و حواش مگوید
«لایجوز»، سید مگوید «الاقوی» و حواش مگوید «الاحوط»، اختلاف است، ایشان مفرماید فقها چطور مصادیق اینها را

معین کردند؟[3]

ارزیاب



اشال واضح این است که ایشان مفرماید: «فإن الفقیه یستنبطه إن هذا القسم من الموضوعات یستنبطه الفقیه بارتاز
العرف». ارتاز عرف فقیه به چه درد من مخورد؟ فقیه اگر روی ابزار و منابع دین مثل قرآن و سنت گفت آیه قرآن ظهور در

این دارد، ایشان مگوید فقیه با ارتاز عرفاش مآید این قسم از موضوعات را استنباط مکند و بعد تحویل عرف مدهد!
همه حرفها همین است فقیه بما أنه فقیه برای من حجیت دارد، فقیه بما أنه احدٌ من العرف چه حجیت دارد؟!

ی وقت از قول فقیه ما علم پیدا مکند عیب ندارد ول این دیر تقلید نیست، اینجا در همین قسمت عبارت دو اشال مهم
علم وجود دارد: ی اشال این است که فقیه اگر بما أنه فقیه چیزی را به مقلد داد، مقلد باید تقلید کند، اما اگر فقیه بما أنه

أحدٌ من العرف چیزی را به مقلد گفت و مقلد علم پیدا کرد این دیر تقلید نیست، مثلا دکتری راجع به مریض به شما مگوید
که این مریض این مرض سرطان را دارد، شما هم این دکتر را حاذق مدانید و علم پیدا مکنید، حالا که علم پیدا کردید از او

تقلید کردید؟! اینجا تقلید اصلا معنا ندارد.

عجیب این است، گویا خودشان هم به این جهت ی توجه داشتند و بعد از آن موارد ی إن قلت را مطرح مکنند: «کیف
یون رجوع العوام إل الفقیه ف هذا القسم من مصادیق رجوع الجاهل إل العالم أی کیف تمشلها ادلة التقلید»، جواب مدهند

«إن ادلة التقلید تشملها و یون الرجوع فیها من قبیل الرجوع الجاهل إل العالم، من باب أنه لیس لها متخصص و خبیر غیر
الفقیه».

در بحث اجتهاد و تقلید ی از اشتباهات این است که بحث تقلید از مرجع تقلید را از مصادیق رجوع جاهل به عالم مدانند. در
رجوع جاهل به عالم، جاهل بعد الرجوع مشود عالم ول در تقلید اینطور نیست، صد سال هم تقلید کند بر جهلش باق است،

آنجا مصداق رجوع جاهل به عالم نیست و گفتیم رجوع جاهل به عالم در جای است که آن عالم خبره باشد و جاهل از رجوع به
او علم پیدا کند، در تقلید این مسائل اصلا وجود ندارد.

به بیان دیر، کبرای اینه ما تقلید را از مصادیق رجوع جاهل به عالم بدانیم خدشه کردیم، گرچه در خیل از کلمات هم این
مطلب آمده، ول اشال این است که ادله تقلید مگوید «فارجعوا إل من عرف حلالنا و حرامنا من کان من الفقهاء صائناً

لنفسه حافظاً لدینه فللعوام أن یقلدوه»، کجا دارد «من کان من الفقها عالماً بالموضوعات»؟!؟ وقت طبیب به شما گفت که فلان
مرض را داری و شما هم علم پیدا کردی، حالا تقلید کردید؟ او راه علم را برای شما هموار کرده، تقلید یعن فقیه م‌گوید نماز

جمعه واجب است ما مگوئیم چشم و تبعیت مکنیم.

جمعبندی و دیدگاه برگزیده
پس اولا، این مطلب تحقیق خوب است که بر خلاف مشهور است، مشهور ی از ادله تقلید را مسئله رجوع جاهل به عالم

مداند و ما این کبری را غلط مدانیم، تطبیق این کبری بر بحث تقلید غلط است.

ثانیاً، شما مفرمائید ادله تقلید، محور ادله تقلید «من عرف حرامنا و حلالنا» است، محورش روات احادیثنا است، کجای اینها
به موضوع شناس ربط دارد؟! هیچ ربط ندارد. فقیه «بما أنه مطلع عل الشرع» در این دایره قولش در باب تقلید مآید، ول در

جاهای دیر به هیچ وجه عنوان تقلید در او معنا ندارد. لذا این فرمایشات ایشان هم با این اشالات که عرض کردیم مواجه
است.

ایشان مفرماید اینجا فقها آمدند معین کردند، ما اشال به همینها داریم، اگر ی عرف گفت گل گاو زبان مأکول است، پس
سجده بر آن جایز نیست، دیری گفت مأکول نیست، تفاله چای، قشر الفواکه، ی مواردی داریم که باید فقیه جواب بدهد،

مگوئیم اگر ی چیزی در بعض بلاد مأکول است و در بعض بلاد مأکول نیست فقیه باید این را مشخص کند، ی چیزی در



بعض از ازمنه مثلا پوست پرتقال در بعض از ازمنه مأکول نبوده و الآن شاید مأکول است، باید فقیه بیاید کل را مشخص کند
اما این بالفعل مأکول است یا ملبوس است ربط به فقیه ندارد. اینه خیل جاهای فقه را عوض مکند ییش در همین بحث ما

یصح السجود علیه است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] . العروة الوثق (المحش)، ج1، ص: 58، مسئله 67.

[2] . نته: ی زمان در مسئله رؤیت هلال اختلاف شد ی عدهای از شهود آمدند پیش مرحوم والد ما و شهادت دادند که ما
ماه را دیدیم، ایشان فرمودند همین کفایت مکند و شهود معتبر بودند، پیش چند نفر از مراجع رفته بودند و نظر آنها هم همین

که در علم هیئت وارد بودند گفتند از نظر هیوی رؤیت ماه در شب گذشته محال بوده، من ی عده از آقایان شد. آن زمان ی
دو روز بعد رفتم خدمت مرحوم آیت اله حسن زاده آمل استاد بزرگوارمان (من خود هیئت را سه سال خدمت ایشان خواندم،
الهیات اشارت را هم پیش ایشان خواندم)، عرض کردم که خود شما که هیئت را به ما درس دادی در این قضیه چار مکن؟

اگر دو نفر شاهد عادل به شما بویند که ما ماه را دیدیم، روی محاسبات فل بوئید امان رؤیت نیست، شما اینجا چه
مگوئید؟ ایشان فرمودند من طبق همین بینه عمل مکنم. آن آدم که مگوید بر اساس محاسبات، ممن است محاسباتش
دقیق نباشد و ی وقت هم مگوید که علم حاصل شده که تعارض علم و بینه مشود، ول اینها موضوعات مستنبطه عرفیه

است. تازه در رؤیت هلال مستنبط هم نیست و آن ی موضوع خارج است.
[3] . «أنّ لل حم موضوعاً، و المعروف ف الألسنة أنّ تشخيص الموضوع ليس من شئون الفقيه، و لن الصحيح أنّه لا يمن
للفقيه تجريد الذهن و تفيك الخاطر عنه، فإنّ لموضوعات الأحام مصاديق معقّدة غامضة لا يقدر العوام عل تشخيصها، بل لا

بدّ للفقيه تفسيرها و تبيين حدودها و خصوصياتها، كما يشهد عل ذلك أنّ كثيراً من الفروعات المعنونة ف التب الفقهية
(كالمبسوط للشيخ، و القواعد للعّمة، و العروة الوثق للسيد اليزدي رحمهم اله) ه من هذا القبيل. و إن شئت قلت: إن كان

المراد من الموضوع ف المقام هو الموضوعات الجزئية، أي مصاديق الموضوعات اللّية للأحام، كمصاديق الدم و الخمر و
الماء المطلق و المضاف و غيرها فإنّه كذلك، أي ليس تشخيصها من شئون الفقيه، و أما إن قلنا بأنّ المراد منه هو نفس

الموضوعات اللّية الواردة ف لسان الأخبار فلا إشال ف أنّ تشخيصها و تعيين حدودها من شئون الفقيه. و بعبارة أدق: أنّ هذا
القسم من الموضوعات‐ ف الواقع‐ يستنبطها الفقيه بارتازه العرف، و يستخرجها و يأخذها من بين العرف بما أنّه من أهل

ًفتاوي الفقهاء مث العرف و يجعلها بأيديهم بعد تفسير الخصوصيات و تبيين حدودها، و إن شئت فانظر إل يرجعها إل العرف، ثم
ف ما يصح السجود عليه، فقد ورد ف الدليل أنّه يجوز السجود عل الأرض و ما يخرج منها إ ما أكل و ما لبس، فهذا عنوان

عرف، و قد تلّم فقهاؤنا رضوان اله عليهم ف مصاديقه و أنّه أي شء يعدّ من المأكول و الملبوس و أي شء لا يعد منهما فقد
يون هناك مصاديق لا يقدر العرف عل تشخيص أنّها منهما أو ليست منهما، و لذا أورد المحقّق اليزدي رحمه اله ف هذا الباب
من العروة الوثق فروعاً كثيرة لتبيين هذه المصاديق المشتبهة كجواز السجود و عدمه عل الامور التالية: 1- الأدوية و العقاقير
كلسان الثور. 2- قشر الفواكه. 3- تفالة الشاي. 4- نخالة الحنطة. 5- نواة الفواكه. 6- ورق الرم بعد اليبوسة و قلبها. 7- ما

يؤكل ف بعض الأوقات دون بعض. 8- ما هو مأكول ف بعض البلاد دون بعض. 9- النبات الذي ينبت عل وجه الماء (فهل هو
داخل ف عنوان «ما أنبته الأرض» الوارد ف الرواية أو لا؟). 10- التنباك ... إل غير ذلك من أشباهها. إن قلت: كيف يون رجوع
العوام إل الفقيه ف هذا القسم من المصاديق من قبيل رجوع الجاهل إل العالم؟ أي كيف تشملها أدلّة التقليد؟ قلنا: إنّ أدلّة التقليد

تشملها و يون الرجوع فيها من قبيل رجوع الجاهل إل العالم من باب أنّه ليس لها متخصص و خبير غير الفقيه، نعم لو كانت
هناك موضوعات يون لها ف العرف خبراء معروفون يجب الرجوع إليهم دون الفقيه. و من الأمثلة الت يمن أن تذكر ف هذا

المجال عنوان النظر المحرم إل الأجنبية فإنّه أيضاً من الموضوعات المشلة من باب أنّ لها مصاديق معقّدة مبهمة، فهل يصدق
عل النظر إل تصوير الأجنب ف المرآة مثً أو الماء الصاف أو ف تلفزيون عنوان النظر إل الأجنبية أو لا؟» الاجتهاد و التقليد

(أنوار الأصول)؛ ج3، ص: 561 – 563.


