
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۲۰ آذر ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 41 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
مرحوم والد در اشال بر بیان دوم محقق حائری مفرماید بیان ایشان مبتن بر این است که امر داعویت داشته باشد و حال

آنه ما معتقدیم امر بما هو امر هیچ داعویت ندارد. مرحوم والد در اشال سوم بر محقق حائری مفرماید بنا بر فرمایش شما،
قصد امر مطلوب نهای مولاست و لذا محذور محرکیة الشء إل محرکیة نفسه پیش خواهد آمد. در جواب مگوییم این اشال

در صورت وارد است که داع امر در متعلق امر اخذ شده باشد و حال آنه این طور نیست. اشال که به نظر مرسد بر
محقق حائری وارد است اینه تصویر ایشان ثبوتاً ممن است ول اثباتاً دلیل بر آن وجود ندارد. به حسب ظاهر ادله نماز مقید

به عدم دواع نفسانیه است و ما حق را به محقق حائری مدهیم ول به ایشان مگوییم این وجوب للغیر را از کجا اثبات
مکنید؟ محقق نائین برای تفص از مشل استحاله وجوه سهگانهای را ذکر کردهاند که وجه اول منسوب به میرزای شیرازی

ق عنوان عبادیت عمل است ولّاست و ظاهراً در تقریرات ایشان هم وجود ندارد. میرزای شیرازی فرمودهاند قصد امر محق
مأخوذ در متعلق نیست. مولا عمل را قرار داده است که ملف با این عمل خدا را عبادت کند. محقق نائین بر این مطلب اشال

لف فعل را با این دواعاتیان شود. پس اگر م قرب از دواع کرده و فرمودهاند ملاک در عبادیت این است که فعل با ی
انجام ندهد، باطل است. در جواب از این اشال مگوییم در أخبار چیزی به عنوان داع امر وجود ندارد.

اشال دیر بر وجه منسوب به میرزای شیرازی
تلاش مکنیم این فرمایش از میرزای شیرازی را مورد بررس بیشتر قرار دهیم از آن جهت که قبلا دو بیان از محقق حائری ذکر
شد و مخواهیم ببینیم وجه ایشان چه نسبت با این وجه دارد. محقق حائری در بیان اول خود قصد امر را محقّق عنوان عبادیت
قرار نداده و فقط اظهار عظمت مولا و مانند آن را کاف در تحقق عبادیت دانست. در بیان دوم خود فرمود ولو داع امر را معتبر

بدانیم ول لازم نیست که در متعلق اخذ کنیم. لن کلام میرزای شیرازی در اینجا واضح نیست و ظاهرش با هر دو بیان محقق
حائری سازگاری دارد. گویا ایشان قصد امر را محقّق عنوان عبادیت دانستهاند ولن روشن نیست که آیا ثبوتاً هم محقق است یا

اینه فقط اثباتاً موجب تحقق عبادیت مشود؟ یعن آیا به حسب واقع محقق است یا به حسب ظاهر؟ آنچه از عبارت محقق
نائین استفاده مشود اینه قصد امر به حسب واقع محقق عبادیت است، یعن اگر قصد امر نشود، اصلا فعل عنوان عبادیت

پیدا نخواهد کرد.

لن به نظر مرسد اگر تعبدیت از امور قصدیه است، به این معناست که قوامش در اثبات است و نه ثبوت و لذا معنا ندارد که
گفته شود فعل در مقام ثبوت متوقف بر قصد امر است. این خود اشال دیری بر وجه اول است که به میرزای شیرازی نسبت
داده شده است. پس قصد امر نه خودش داخل در ماهیت عبادت است و نه مولا لازم است که آن را در امر اخذ کند و لن اگر
عبادیت بخواهد در خارج محقق شود، به حسب واقع متوقف بر قصد امر است. بالاخره اگر گفته شود مراد از عبادیت این است
که اثباتاً نیاز به قصد امر دارد، این با صریح عبارت محقق نائین سازگاری ندارد و اگر گفته شود که ثبوتاً متوقف بر قصد امر

است، اشالش این است که قصد امر از امور اثبات است و اصلا ثبوت در آن معنا ندارد. مثلا اگر گفته شود در عبادیت
خشوع لازم است، خشوع از شرایط عبادیت است و نه اینه در ماهیت آن دخالت داشته باشد. اگر کس در عبادت خود خشوع

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نداشته باشد، عبادیت محقق نشده است نه اینه در ماهیت عبادت هم دخیل باشد.

وجه دوم برای تفص از استحالهی اخذ قصد امر در متعلق
وجه دوم اینه بین امر تعبدی و توصل بالذات تغایر وجود دارد. محقق نائین در توضیح این وجه مفرماید:

:الوجه الثّان

هو ان يون الأمر التّعبدي بهوية ذاته يقتض عدم سقوطه إلا بقصده، بحيث يون هناك خصوصية ف ذاته تستدع ذلك، من دون
ان يؤخذ ذلك ف متعلّقه، و يون الميز بين التّعبدي و التّوصل بنفس الهوية و ان اشتركا ف البعث و الطّلب. نعم لا بدّ هناك من

كاشف يدل عل انّ الأمر الفلان تعبدي أو توصل هذا.[1]

امری که ی بالذات با هم مغایرند و به واسطهی این عنوان باید گفت دو نوع امر داریم. امر تعبدی یعن امر تعبدی و امر توصل
خصوصیت در ذات امر است که اقتضاء تعبدیت مکند.[2] این خصوصیت در ذاتِ امر توصل وجود ندارد. در وجه منسوب
به میرزای شیرازی، عبادیت عنوان برای فعل است یعن این فعل عنوان دارد که برای اظهار عظمت خداست و خدا به وسیلهی
آن عبادت مشود. اما در وجه دوم کاری به فعل نداریم و تعبدیت عنوان برای امر است. تمایز میان توصل و تعبدی در تمایز

میان اوامر است، اما برای تشخیص تعبدیت و توصلیت نیاز به قرینه مباشد. پس نیازی نیست که قصد امر در متعلق اخذ
شود. فرق بین امر به صلاة و امر به دفن مؤمن در ذات این دو امر است. برای اینه بفهمیم ذات ی امر اقتضاء کدام ی از

تعبدیت و توصلیت را دارد باید قرینهای اقامه شود.

اشال محقق نائین بر وجه دوم
ایشان در اشال بر وجه دوم مفرماید:

و لن يرد عليه:
أولا: عدم انحصار التّعبدية بقصد الأمر، بل يف سائر الدّواع أيضا.

و ثانيا: انّ هذه دعوى لا شاهد عليها، إذ نحن لا نتعقّل ان يون هناك خصوصية ف ذات الأمر تقتض التّعبدية، بحيث يون ذات
الأمر يقتض قصد نفسه تارة، و أخرى لا يقتضيه، حتّ يون الأول تعبديا، و الثّان توصليا، بل الأمر ف التعبدي و التّوصل يون

عل نسق واحد، بمعن انّه لا ميز هناك ف الذّات.[3]

محقق نائین دو اشال بر این وجه وارد مکند. اشال اول این است که این بیان دوباره برمگردد به اینه قصد امر مطلوب
است، گرچه ذات امر تعبدی این اقتضاء را دارد. قبلا در اشال بر وجه اول گفته شد که دواع قربیه منحصر به قصد امر

نیست و همان اشال در اینجا هم وارد است. اشال دوم این است که اساس این مطلب قابل پذیرش نیست و نمتوان تعقل
کرد که ذات امر دارای تعبدیت و توصلیت است. ی صیغهی امر وجود دارد و چونه متوان تصور کرد که این صیغه در

بعض موارد تعبدی است و در موارد دیر توصل است. ماهیت صیغه در امر تعبدی و توصل فرق با هم ندارند. به نظر
مرسد این اشال وارد است و اینه گفته شود امر من حیث الذات در بعض موارد تعبدی باشد قابل تصور نیست. نه لغویون

این حرف را قبول مکنند و نه هیچ اهل لسان. واقعا ماهیت امر تعبدی و توصل بر نسق واحد است.[4]

وجه سوم برای تفص از استحالهی اخذ قصد امر در متعلق
محقق نائین در توضیح وجه سوم مفرماید:



الوجه الثّالث:
بل ه ،الوجه الثان يرجع إل ّان اقتضاء ذاته ذلك حتن لا لمة لا حقة له، لات الأمر و خصوصية من كيفيون التّعبديهو ان ت

لا حقة له من ناحية الغرض، و ليس مرادنا من الغرض ف المقام ملاكات الأحام و المصالح الامنة ف الأفعال، فانّ تلك
المصالح مما لا عبرة بها ف باب التّاليف، بمعن انّها ليست لازمة التّحصيل عل الملّف، لأنّ نسبة فعل الملّف إليها نسبة

المعدّ و ليست من المسببات التوليدية ‐ كما أوضحنا ذلك فيما تقدّم ف بحث الصحيح و الأعم ‐ بل الغرض ف المقام يون
بمعن آخر حاصله: ان يون غرضه من الأمر التّعبدية و قصد امتثاله، لوضوح انّ الغرض من الأمر يختلف، فتارة: يون الغرض
منه مجرد تحقّق الفعل من الملّف خارجا عل أي وجه اتّفق، و أخرى: يون الغرض منه تعبد الملّف به و قصد امتثاله، فيلحق
ون طورا للأمر و شأنا من شئونه، فيرتفع ح محذورا أخذ قصد الأمر فة و يالتّعبدي ة يقتضان هذا الغرض خصوصيالأمر لم
المتعلّق، بل اعتبار قصد الأمر انّما هو لمان اقتضاء الأمر ذلك، حيث انّ الغرض منه يون ذلك. و لعل هذا المعن من الغرض

هو الّذي ذكره الشّيخ قده ف بحث الأقل و الأكثر، و ان كان لا يساعد عليه ذيل كلامه عند قوله فان قلت، فراجع ذلك المقام مع ما
علّقناه عليه.[5]

در وجه اول، تعبدیت عنوان برای فعل است و در وجه دوم، عنوان برای ذات امر و لن تعبدیت در وجه سوم مربوط به امر
است، اما در ذات امر نیست، بله از خصوصیات عارض بر امر است، یعن امر معروض به تعبدیت و توصلیت مشود. سوال
این است که این عرض از کجا عارض مشود؟ در جواب گفته مشود عروض این عرض از ناحیهی غرض مولا از امر است.
گاه غرض مولا از امر، تعبدیت و قصد امتثال است، یعن غرض مولا این است که ملف از مولا اطاعت کند. مولا امر مکند
تا ملف اطاعت کند. و گاه غرض مولا از امر این است که فعل در عالم خارج محقق شود و غیر از تحقق فعل، غرض دیری
ندارد، مثل تطهیر که قصد قربت در آن لازم نیست و مجرد تحقق طهارت در عالم خارج کاف است. بنا بر اغراض است که امر

به تعبدی و توصل تقسیم مشود. بنابراین این تقسیم ذات نیست بله بالعرض است. این عروض هم از ناحیهی غرض
مآید.[6]

نقد محقق نائین نسبت به مبنای مقاصد الشریعة
نتهای که در وجه سوم وجود دارد و در توضیح محقق نائین نیز اشاره شده است اینه وقت سخن از غرض مشود ذهن به

سمت ملاکات سوق پیدا مکند. و لن محقق نائین مفرماید مراد از غرض در این مقام، ملاکات احام و مصالح موجود در
در رد در اصول مطلب است که از محقق نائین الیف هیچ اعتباری ندارد. اینجا دومین جایافعال نیست. آن غرض در باب ت

قول به مقاصد الشریعة استفاده مکنیم. ایشان قبلا در بحث صحیح و اعم گفتهاند که دواع مثل ملاکات قابلیت ندارند که
تلیف به آنها تعلق گیرد. این طور نیست که شارع ملاکات را در اختیار ملفین قرار دهد و بوید بر اساس این ملاکات، احام

را اتیان کنید. مثلا ی از ملاکات نماز، این است که «الصلاة معراج المؤمن».[7] شارع نفته است که ما ملفیم به اینه به
معراج برویم. ملاک لازم التحصیل نیست؛ چرا که نسبت فعل ملف به ملاکات نسبت معدّ است. ممن است ملاک بر عمل

ملف مترتب شود و ممن است مترتب نشود. این طور نیست که همانند مسببات تولیدیه باشند که اگر سبب بیاید، مسبب هم
به دنبال آن بیاید.

این مطلب از محقق نائین بسیار مطلب دقیق است. ایشان معتقد است از اول تا آخر فقه شارع است که به ما مگوید واجب،
مستحب، مباح، مروه و حرام کجاست. او مورد به مورد را برای ما تعیین مکند و این روش شارع در تشریع احام است.

ایشان در باب صحیح و اعم مفرماید:

الملاكات إلا ون من المسببات التوليدية لأفعال العباد، بل ليست العبادات بالنّسبة إلانّ باب الملاكات و علل التّشريع لا ت
كنسبة المقدّمات الإعدادية، و الّذي يدل عل ذلك عدم وقوع التّليف بها ف شء من الموارد، من أول كتاب الطّهارة إل آخر

كتاب الدّيات. فالملاكات انّما تون من باب الدّواع، لا المسببات التوليدية، و ليست الصلاة بنفسها علّة تامة لمعراج المؤمن و



النّه عن الفحشاء، و لا الصوم بنفسه علّة تامة لونه جنّة من النار، و لا الزكاة بنفسها علة تامة لنمو المال، بل تحتاج هذه
المقدّمات إل مقدّمات أخر، من تصفية الملائة و غيرها حتّ تتحقق تلك الآثار، كما يدل عل ذلك بعض الأخبار. فإذا لم تن

الملاكات من المسببات التّوليدية، فلا يصح تعلّق التّليف بها، لا بنفسها، و لا بأخذها قيدا لمتعلّق التّليف، فما لا يصح التّليف
بإيجاد معراج المؤمن مثلا، لا يصح التّليف بالصلاة المقيدة بونها معراج المؤمن، إذ يعتبر ف التّليف ان يون بتمام قيوده

مقدورا عليه، فإذا لم يصح التّليف بوجه من الوجوه بالملاكات لم يصح ان تون ه الجامع بين الافراد الصحيحة للصلاة، و لا
أخذها معرفا و كاشفا عن الجامع، بداهة انّه يعتبر ف المعرف ان يون ملازما للمعرف بوجه، و بعد ما لم تن الملاكات من

المسببات التوليدية لا يصح أخذ الجامع من ناحية الملاكات.[8]

ما هم معتقدیم که احام تابع ملاکات است ول ملاکات، خودشان متعلق تلیف نیستند. معنای معدّ بودن افعال برای ملاکات
این است که ملاک نماز «تنه عن الفحشاء و المنر» است، ول اگر عبد نماز بخواند، ممن است این ملاک بر آن فعل مترتب
شود و ممن است مترتب نشود. لذا شارع نمگوید واجب است که ملاک را تحصیل کن و از اینجا نمتوان گفت هر آنچه که
«تنه عن الفحشاء و المنر» است واجب مباشد. شارع باید صورت عمل را هم برای ما مشخص کند. از این رو است که بنا
بر اصل مسلّم و صحیح در فقه امامیه، عبادات توقیف است و به اندازهی سر سوزن نمتوان در آنها تصرف کرد. افعال را به

همان کیفیت که شارع از ما خواسته است باید انجام دهیم. دواع خارج از قدرت ملف مباشند و از این رو قابلیت تعلق
تلیف ندارند. این مبنا از محقق نائین به نظر ما ی از فنترین و دقیقترین مطالب در رد بر مقاصد الشریعة مباشد.

مقاصدیها از طریق مقصد اصل که آن را ملاک و غرض معنا مکنند مخواهند جعل احام کنند، کما اینه این کار در فقه
عامه رایج است و لوازم دارد که در جای خود بحث کردهایم.

شش تفسیر از تعبدیت
با توجه به بیانات مختلف که تا اینجا مطرح شده است، عبادیت چند تفسیر پیدا کرده است. ی معنا این است که قصد امر در
متعلق اخذ شود و فعل به قصد امر اتیان گردد. این تفسیر مشهور از تعبدیت است. محقق حائری در تفسیر تعبدیت فرمودند اگر

فعل إظهاراً لعظمة المول اتیان شود، موجب عبادیت مگردد. بیان دیر ایشان این بود که عدم دواع نفسانیه با قصد امر
ملازمه دارد. محقق نائین نیز سه وجه در تفسیر عبادیت مطرح کردهاند که همهی آنها مورد بررس قرار گرفت. باید دید در

نهایت کدام تفسیر از عبادیت معقول است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. ‏محمد حسین نائین، فوائد الاصول‏، محمد عل کاظم خراسان (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376)، ج

.153 ،1
[2]. به عنوان تقریب به ذهن، مثل اینه گفته مشود سجده غیر از عبادت چیز دیری بر آن مترتب نیست.

[3]. همان، 154-153.
[4]. اشال دیری که متوان اقامه کرد اینه معقول نیست بوییم قصد امر قید وجوب است و در ابتدای بحث هم گفته شد که

تعبدیت و توصلیت قید واجب مباشند.
[5]. همان، 154.

[6]. مشهور، مثل آخوند هم در تعریف تعبدیت و توصلیت آنها را به غرض تفسیر کردهاند و لن فرق قول آنها با این وجه این
است که حقیقت تعبدیت در اینجا از جانب غرض مآید بدون اینه قصد امر در متعلق اخذ شود.

[7]. این جمله در برخ از کتابهای تفسیری و عرفان شیعه و سن به عنوان حدیث –البته بدون سند‐ از پیامبر اکرم(ص) و
در برخ از کتابها به عنوان کلام حیمانه نقل شده است. ر.ک: ‏محمدتق مجلس، روضة المتقين ف شرح من لا يحضره

الفقيه‏ (قم: مؤسسه فرهن اسلام كوشانبور، 1406)، ج 2، 6.



[8]. ‏نائین، فوائد الاصول‏، ج 1، 72.

منابع
‐ ‏مجلس، محمدتق‏. روضة المتقين ف شرح من لا يحضره الفقيه‏. 14 ج. قم: مؤسسه فرهن اسلام كوشانبور، 1406.

‐ ‏نائین، محمد حسین‏. فوائد الاصول‏. محمد عل کاظم خراسان. 4 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376.


