
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۱۸ آذر ۱۴۰۳

مواسعه و مضایقه
جلسه 39 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسه گذشته، به بررس استدلال بر روایت اب بصیر از طائفه دوم از ادله خاصه دال بر توسعه پرداخته شد، امام (ع) در این
روایت در مورد کس که نماز مغرب و عشا وی فوت شده است و بعد از اذان صبح بیدار شده است، مفرمایند: «فَلیبدأ بالفجر

ثُم یصلّ صلاة المغرب و العشاء.» یعن ملف ابتدا نماز فجر را اقامه مکند و سپس نمازهای فوت شده (مغرب و عشاء) را
ادا مکند. از این روایت متوان نتیجه گرفت که وجوب فوری برای نماز فائته وجود ندارد، و ترتیب ذکر شده نشاندهنده عدم

ضرورت تقدم فائته بر حاضره است.

مرحوم محقق در کتاب معتبر به بررس این روایت پرداخته و به دو اشال مطرحشده بر آن اشاره کرده است؛ اشال اول این
است که این دو روایت دلالت دارند بر اینه وقت نماز عشاء بهطور اختیاری تا طلوع فجر ادامه دارد، در حال که این قول، که

وقت نماز عشاء تا فجر باشد، متروک است.

اشال دوم این است که این دو روایت شاذّ هستند، به دلیل اینه بعد از اینه این دو روایت وارد شده و برخ از فقها هم به آن
عمل کردند، بسیاری از فقها در کتب خود این روایات را نقل نرده و به آن عمل نردهاند و این خود متواند دلیل بر شذوذ این

دو روایت باشد

مرحوم محقق در پاسخ به اشال اول بیان مدارد که این نظر صحیح نیست، وی تأکید مکند که این نظر نه تنها قول متروک،
بله نظر گروه از فقهای متقدمین و متأخرین است.

 بررس تفاوت روش قدما و متأخرین در تعامل با اخبار آحاد
مرحوم محقق در کتاب معتبر کبرای زیر را از مستشل نقل مکند؛ «إذا تضمن الخبر ما لا نعمل به دل عل ضعفه.» به این
معنا که اگر ی روایت حاوی مطلب باشد که فقها بدان عمل نمکنند (ولو ی بخش از روایت)، این نشاندهنده ضعف کل

روایت است. بر اساس این مبنا، خلل در بخش از خبر باعث مشود که تمام روایت از اعتبار ساقط گردد.

توان نتیجه گرفت که روش قدما در تعامل با روایات آحاد چنین بوده است که اگر در بخشاز آنچه محقق بیان کرده است، م 
از روایت اشال وجود داشت، مانند مخالفت آن بخش با اجماع، ضرورت، یا تقیهای بودن، کل روایت را باعتبار مدانستند،

این ناه به دلیل حساسیت بالای قدما نسبت به ضعف احتمال در نقل روایت و آثار آن بر اجتهاد بوده است.

برخلاف قدما، متأخرین قائل به تبعیض در حجیت اخبار هستند. بر اساس این روش، اگر بخش از روایت دارای خلل باشد
(مانند تقیهای بودن یا مخالفت با اصول مسلم)، تنها همان بخش از اعتبار ساقط مشود و سایر بخشهای روایت که خلل در

آنها وجود ندارد، همچنان معتبر باق ممانند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


صاحب جواهر این رویرد متأخرین را تقویت مکند و تأکید دارد که اگر بخواهیم با روش قدما عمل کنیم، نتیجه آن سقوط
اکثر روایات خواهد بود. بهویژه اگر گفته شود بسیاری از این روایات نقل به معنا بودهاند، احتمال وجود خلل در بخشهای از

آنها افزایش میابد. بنابراین، تبعیض در حجیت روایات بهعنوان رویردی منطقتر در دوران متأخر مطرح شده است. این
موضوع علاوه بر اهمیت اصول، تأثیر مستقیم بر فقه و استنباط احام دارد.

تحلیل عبارت مرحوم شیخ و مفهوم تقیه در قضا
مرحوم شیخ بعد از بیان اشال اول از مرحوم محقق مفرماید؛ «و لو سلّمنا أنّ الوقت ليس بممتدّ، فما المانع أن يون ذلك
للتقية ف القضاء[1]» حت اگر بپذیریم که فقهای امامیه چنین نظری ندارند که وقت نماز مغرب و عشاء تا طلوع فجر امتداد
داشته باشد، باز هم متوان گفت که روایت مورد بحث به دلیل رعایت تقیه چنین حم را بیان کرده است. ایشان احتمال

مدهند که توصیه به خواندن نماز مغرب و عشاء به صورت ظاهر اداء، حت در شرایط که واقعاً قضا محسوب مشود، به
دلیل رعایت تقیه بوده است.

تقیه در قضا به این معنا است که اگر نماز فوتشدهای باید خوانده شود، شخص برای رعایت تقیه آن را به نیت اداء بهجا آورد.
این عمل بهگونهای انجام مشود که اگر فردی از مخالفین (اهل سنت) حضور داشته باشد و از نیت او سؤال کند، بتواند بوید

که نماز را به نیت اداء خوانده است، تا ظاهر عمل با نظر اهل سنت تطابق داشته باشد.

بهعنوان مثال، در موسم حج، ممن است حم حاکم اهل سنت روز عید قربان را زودتر از نظر شیعیان اعلام کند. در چنین
شرایط، شیعیان برای رعایت تقیه اعمال نظیر رم جمرات، قربان، و حلق را در همان روز انجام مدهند، در این موارد، نیت

انجام عمل وجود دارد، اما نیت بهگونهای تنظیم مشود که ظاهر عمل با تقیه سازگار باشد. بهعنوان مثال، فرد ممن است به
ظاهر نیت ادای واجب در زمان تعیینشده توسط حاکم را  کند، هرچند از نظر شرع عمل او در زمان واقع محسوب نمشود.

کشف حم توسط مخالفت با عامه در کلام صاحب جواهر
با وجود جنبههای تقیهای در روایت اب بصیر، صاحب جواهر به مطلب اشاره مکند که در کلام مرحوم شیخ انصاری وجود
ندارد، وی مفرماید این روایت در بخش از محتوای خود با نظر عامه مخالفت دارد. بهویژه اینه روایت دستور مدهد نماز

حاضره بر فائته مقدم شود که این مسئله مورد قبول اکثر عامه نیست.

صاحب جواهر با این مطلب به قاعدهای که در روایات و مبان فقه آمده است، اشاره مکند.

و معارضتها باشتمالها عل ما لا يقول به أكثر العامة من تقديم الحاضرة عل الفائتة إذ كما أن موافقة العامة قرينة عل التقية
ورد«أنه إذا حدث ما لا يجد له بدا من معرفته و ليس ف به الاعتبار حت الرشد كما نطقت به الأخبار و قض مخالفتهم قرينة عل

البلد من تستفتيه من موالينا فأت فقيه البلد فاستفته ف أمرك، فإذا أفتاك بشء فخذ بخلافه، فان الحق فيه»[2]

مرحوم صاحب جواهر مفرماید؛ همانطور که موافقت با عامه قرینه بر تقیه است، مخالفت با آنها قرینه بر صحت و رشد
است، چنانکه روایات به آن اشاره کردهاند. برای تأیید این اصل که مخالفت با عامه قرینه بر حقانیت است، صاحب جواهر به

روایت از عیون أخبار الرضا[3] اشاره مکند.

این روایت تأکید دارد که اگر مجبور به مراجعه به فقیه عامه شدی، حم او را ملاک قرار نداده و به خلاف آن عمل کن عبارت
«فإن الحق فیه» به صراحت بیان مکند که حقانیت در خلاف آن چیزی است که فقیه عامه فتوا داده است. صاحب جواهر

تأکید مکند که وجود این جمله نشان مدهد این روایت تنها به ی قضیه خارج خاص اشاره ندارد، بله ی قاعده کل ارائه
مدهد. اگر این جمله نبود، ممن بود تصور شود که منظور روایت تنها اشاره به ی فقیه مشخص در ی شرایط خاص بوده



است.

مراد از حدیث شاذ در اشال دوم
ذکر نشده است. برای بررس ال دوم به روایت ابو بصیر این بود که این روایت شاذ است و در بسیاری از کتابهای حدیثاش

این اشال، باید به تعریف دقیق حدیث شاذ در ادبیات فقه و اصول توجه کنیم.

حدیث شاذ معمولا به این معنا تعریف مشود «ما رواه الثقة مخالفاً لما رواه جماعة و لم ین له الا اسناد واحد[4]» به تعبیر
دیر، شاذ بودن ی حدیث به دو شرط وابسته است:

مخالفت با روایت جمع از راویان: روایت شاذ در محتوای خود با دیدگاه یا روایات جمع قابل توجه از راویان مخالف است.

انحصار در ی سند یا منبع: چنین حدیث معمولا از ی اسناد منفرد برخوردار است و روایت دیری مشابه آن وجود ندارد.

درباره شاذ دو اصطلاح وجود دارد: ی آنچه از او اعراض شده و دیری آنچه که به آن عمل هم شده ول در مقابلش روایات
فراوان دیری وجود دارد، مستشل در اینجا شاذ به معنای دوم را اراده کرده است ولو اینه این معنا در کتب درایه اهل سنت

هم وجود دارد.

پاسخ مرحوم محقق به اشال دوم
اشال دوم به روایت ابو بصیر این بود که این روایت شاذ است، زیرا در بسیاری از کتب حدیث ذکر نشده است. مرحوم محقق
در پاسخ به این اشال مفرماید: «لا نسلم شذوذهما»، یعن شاذ بودن روایت ابو بصیر و روایت مشابه آن که توسط ابن سنان

یا ابن مسان نقل شده، پذیرفتن نیست.

مرحوم محقق برای اثبات عدم شاذ بودن این روایت، به گستردگ منابع نقلکننده آن اشاره مکند و مفرماید:

1.      حسین بن سعید اهوازی این روایت را نقل کرده است.
2.     کلین در کتاب معتبر الاف این روایت را ذکر کرده است.

3.     شیخ طوس در دو اثر خود یعن التهذیب و الاستبصار به این روایت اشاره کرده است.
4.     شیخ صدوق نیز در کتاب معروف من لا یحضره الفقیه این روایت را آورده است.

با این دلایل، مرحوم محقق تصریح مکند که چونه متوان ادعا کرد این روایت شاذ است، در حال که در چنین منابع معتبری
ذکر شده است؟

جمع بندی استدلال به روایت چهارم
مرحوم شیخ با توجه به اینه پس از بیان اشالات مرحوم محقق و پاسخ وی به آنها روایت بعدی را ذکر م کند، و همچنین وی
به مانند صاحب جواهر تبعیض در حجیت در روایات را قبول مکند، لذا به مانند صاحب جواهر دلالت این روایت بر مواسعه
را مپذیرد، کما اینه قول به تحقیق هم همین مطلب است و این روایت از نظر سند و دلالت برای اثبات مواسعه مشل ندارد.

روایت پنجم: روایت جمیل بن دراج
پنجمین روایت که مورد بررس مرحوم شیخ و صاحب جواهر قرار م گیرد روایت است که حسن بن عل الوشاء از جمیل بن

دراج از امام صادق (علیهالسلام) نقل کرده است، مرحوم شیخ این روایت را مرسله و مرحوم صاحب جواهر از آن تعبیر به



صحیحه دارد.این روایت در تهذیب الاحام به این صورت است:

و رصالْع و َولا لجالر فُوتي لَه قُلْت :ع قَال هدِ البع ِبا ن‏عاجر‏ دن‏ بيلم‏ جن‏ علج‏ رنع شَّاء‏ الْول‏ عن‏ بنسالْح نع نْهع
الْمغْرِب و ذَكرها عنْدَ الْعشَاء اخرة قَال يبدَا بِالْوقْتِ الَّذِي هو فيه فَانَّه  يامن الْموت فَيونُ قَدْ تَركَ صَةً فَرِيضةً ف وقْتٍ قَدْ

[5] .َولفَا َولا ا فَاتَهم قْضي ثُم خَلَتد

بررس سند روایت
اختلاف نظر میان شیخ انصاری و صاحب جواهر از نحوه برخورد با «رجل» در سلسله سند ناش مشود؛

شیخ انصاری این روایت را مرسله مداند. دلیل ایشان وجود «رجل» در سلسله سند است که باعث مشود که هویت راوی
مجهول باشد لذا بر اساس اصول رجال، اگر ی راوی ناشناخته یا غیرمعتبر در سلسله سند باشد، روایت مرسل تلق مشود.

برخلاف شیخ انصاری، صاحب جواهر این روایت را صحیحه تلق مکند. دلیل ایشان اعتبار سایر افراد در سند مانند حسن بن
عل الوشاء و جمیل بن دراج است، زیرا حسن بن عل الوشاء فرد مورد مورد وثوق در رجال[6] است، لذا در مواردی نیز که از
رجل نقل کرده است م توان به روایات وی اعتماد کرد، همچنین احمد بن محمد بن عیس اشعری هم  از حسن بن عل الوشاء

نقل کرده که مشل ارسال را حل مکند.

أنه ح الذي رواه عنه و الانجبار بما سمعت يرفع ضرر إرساله، عل أحوال الوشاء و ابن عيس النظر فيما ذكره أهل الرجال ف
عن صاحب العصرة أن ابن عيس ف نوادره الت عن الصدوق عدها من التب المشهورة الت عليها المعول و إليها المرجع رواه

المطلوب، بل عن البحار روايته عن المصنف ف عن رجاله عن جميل عن الصادق (عليه السلام) بتفاوت يسير غير قادح ف
المعتبر بإسناده عن جميل كموضع من الوسائل، و كأنهما فهما منه أنه رواه المصنف من أصل جميل أو من غيره، إذ قد كان

عنده بعض الأصول القديمة و نقل عنها ف غير موضع من المعتبر، فلا ينبغ التوقف ف الخبر المزبور من جهة ذلك[7]

صاحب جواهر در تلاش برای رفع اشال ارسال در روایت، نات رجال و فقه را مطرح مکند که به شرح زیر است.

1.      احمد بن محمد بن عیس، ی از شخصیتهای برجسته رجال، روایت مذکور را در کتاب نوادر به اسناد خود از جمیل
بن دراج و از امام صادق علیهالسلام نقل کرده است و مرحوم شیخ صدوق این کتاب را از کتب مشهوره و مورد اعتماد دانسته

و تصریح کرده است که «الت علیه المعول و إلیه المرجع».

2.     صاحب جواهر اشاره مکند که علامه مجلس در بحار الأنوار و صاحب وسائل در وسائل الشیعة این روایت را از محقق
در المعتبر نقل کردهاند، این دو بزرگوار برداشت کردهاند که محقق در المعتبر مستقیماً از اصل جمیل بن دراج نقل کرده است،

چرا که محقق در نزد خود برخ از اصول قدیمه را داشته و در مواضع مختلف از این اصول نقل قول کرده است.

صاحب جواهر در مقابل شیخ انصاری تلاش کرده است تا با استناد به نقل نوادر احمد بن محمد بن عیس، ارجاعات محقق در
المعتبر، و اعتماد به اصل جمیل بن دراج، ارسال روایت را رفع کند و به آن اعتبار ببخشد.

در پایان باید گفت با توجه به دلایل مرحوم صاحب جواهر، سند روایت مشل ندارد و مورد پذیرش است کما اینه مرحوم
شیخ علرغم بیان اشال ارسال در روایت، احتمال داده که محقق در المعتبر این روایت را مستقیم از اصل جمیل بن دراج

گرفته باشد. عبارت که شیخ آورده است «عن المحقق ف المعتبر روایته عن ابن جمیل فلعلّه اخذه من کتابه[8]» تأکیدی بر این



است که شیخ نیز احتمال ارتباط مستقیم محقق با اصل جمیل را پذیرفته و از این جهت ممن است روایت را معتبر بداند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏انصاری، مرتض بن محمدامین، «رسائل فقهیة (انصاری)»، ص 312.

[2] ‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، «جواهر اللام (ط. القدیمة)»، ج 13، ص 55.
[3] ‏عل بن موس (ع)، امام هشتم، «الفقه المنسوب للإمام الرضا علیه السلام و المشتهر بفقه الرضا»، ص 275.

[4] ‏مامقان، عبداله، «مقباس الهداية ف علم الدراية»، ج 1، ص 255.
[5] ‏طوس، محمد بن حسن، «تهذيب الأحام»، ج 2، ص 353، حدیث 50.

[6] ‏نجاش، احمد بن عل، «رجال النجاش»، ص 39؛ طوس، محمد بن حسن، «فهرست کتب الشیعة و أصولهم و أسماء
المصنفین و أصحاب الأصول»، ص 138.

[7] ‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، «جواهر اللام (ط. القدیمة)»، ج 13، ص 22.
[8] ‏انصاری، رسائل فقهیة (انصاری)، ص 313.

منابع
.1414 ،ر الإسلامبن محمدامین، رسائل فقهیة (انصاری)، 1 ج، قم ‐ ایران، مجمع الف ‏‏انصاری، مرتض

‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، بیروت، دار إحياء التراث العرب، بتا.
‏‏طوس، محمد بن حسن، تهذيب الأحام، بجا، 1365.

‏‏ طوس، محمد بن حسن، فهرست کتب الشیعة و أصولهم و أسماء المصنفین و أصحاب الأصول، بجا، 1420.
‏عل بن موس (ع)، امام هشتم، الفقه المنسوب للإمام الرضا علیه السلام و المشتهر بفقه الرضا، بجا، 1406.

‏مامقان، عبداله، مقباس الهداية ف علم الدراية، قم ‐ ایران، آل البیت، 1411.
‏نجاش، احمد بن عل، رجال النجاش، بجا، 1365.


