
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۱۷ آذر ۱۴۰۳

مواسعه و مضایقه
جلسه 38 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسه گذشته، به بررس استدلالات به طائفه دوم از ادله خاصه دال بر توسعه پرداخته شد، این روایات مستقیماً بر عدم

فوریت قضای نماز دلالت دارند، استدلال به روایت از اصل حلب ، روایت از کتاب الفاخر جعف و مرسله واسط بیان شد،
مرحوم شیخ دلالت این سه روایت بر مواسعه را پذیرفت هر چند که فرمود؛ دو روایات اول منافات با تفصیل مرحوم علامه در

مختلف ندارد ول از لحاظ سندی آنها را مورد مناقشه قرار داد و فرمود که ظاهر روایات نشان م دهد که فتاوای اصحاب ائمه
بوده است نه آنه روایات نقل شده از ائمه باشد.

اما از لحاظ سندی اشالات مرحوم شیخ مورد پذیرش واقع نشد، زیرا اشال وی به روایت اول به واسطه عرضه این روایات به
امام صادق (علیهالسلام) و تایید ایشان رد م شود، همچنین نسبت به روایت دوم با توجه به اینه مؤلف کتاب الفاخر در ابتدای
آن تصریح مکند که تنها آنچه مورد اجماع و صحت نزد ائمه علیهمالسلام است را روایت مکند، در نتیجه اشال سندی وارد

نیست، همچنین اشال مرسله بودن روایت سوم با استفاده وحدت مضمون آن با روایات صحیحه قابل پاسخ است، بنابراین
استدلال به این روایات بر مواسعه تمام است.

ادامه استدلال به طایفه دوم از ادله خاصه
پس از بررس روایت حلب و جعف و مرسله واسط، مرحوم شیخ استدلال به چهارمین روایت از طایفه دوم از ادله خاصه را

بیان و بررس مکند.

روایت چهارم: مصححه اب بصیر
این روایت از امام صادق (علیهالسلام) توسط اب بصیر نقل شده است و شیخ طوس آن را به اسناد خود از حسین بن سعید

اهوازی، از حماد بن عیس، از شعیب بن یعقوب اقرقوف، از اب بصیر روایت کرده است، این روایت در وسائل الشیعه[1] نیز
آمده است.

شَاءالْع غْرِبِ وةَ الْملاص لصي لَم و لجر نْ نَاما» :قَال ملاالس هلَيع هدِ البع ِبا نيرٍ عصب ِبا نبٍ عيشُع نادٍ عمح نع نْهع
اخرة او نَس فَانِ استَيقَظَ قَبل الْفَجرِ قَدْر ما يصلّيهِما كلْتَيهِما فَلْيصلّهِما و انْ خَش انْ تَفُوتَه احدَاهما فَلْيبدَا بِالْعشَاء اخرة و انِ

استَيقَظَ بعدَ الْفَجرِ فَلْيبدَا فَلْيصل الْفَجر ثُم الْمغْرِب ثُم الْعشَاء اخرةَ قَبل طُلُوع الشَّمسِ فَانْ خَاف انْ تَطْلُع الشَّمس فَتَفُوتَه احدَى
الصلاتَين فَلْيصل الْمغْرِب و يدَعُ الْعشَاء اخرةَ حتَّ تَطْلُع الشَّمس و يذْهب شُعاعها ثُم لْيصلّها».[2]

امام صادق (علیهالسلام) در این روایت به چند حالت اشاره مکنند:

1. اگر فرد قبل از طلوع فجر بیدار شود و بتواند هر دو نماز مغرب و عشاء را بخواند، موظف است هر دو را بهجا آورد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


2. اگر زمان کاف برای ادای هر دو نماز نداشته باشد، ی از نمازها را ادا کند.

3. در صورت بیداری پس از طلوع فجر، ابتدا باید نماز صبح را بهجا آورد، سپس نمازهای مغرب و عشاء را قبل از طلوع شمس
انجام دهد.

4. اگر امان انجام دادن هر دو نماز قبل از طلوع شمس وجود نداشته باشد، باید ابتدا مغرب را بخواند و عشاء را تا طلوع
شمس و از بین رفتن شعاع آن به تأخیر بیندازد.

این تقسیمبندی زمان نشاندهنده وجود نوع «مواسعه» در قضای نمازهاست، بهویژه برای فرد مضطر که به دلایل مانند
خواب یا نسیان موفق به ادای نماز در وقت نشده است.

شیخ انصاری بیان مکند که سید بن طاووس این روایت را از کتاب حسین بن سعید نقل کرده است. این روایت در
فقهالرضا[3] نیز آمده است، اما در آنجا تصریح شده که این سؤال از امام هشتم علیهالسلام، معروف به عالم آل محمد

سِ وطُلُوعُ الشَّم ِلَهجعنْ يا نْ خَافا بخش اضافه وجود دارد: «و (علیهمالسلام)، پرسیده شده است. در فقهالرضا همچنین ی
يذْهب عنْهما جميعاً فَلْيوخّرهما حتَّ تَطْلُع الشَّمس و يذْهب شُعاعها» یعن اگر بیم آن باشد که طلوع خورشید پیش از قضای

مغرب و عشاء رخ دهد، باید هر دو نماز را به تأخیر اندازد تا خورشید طلوع کند و شعاع آن از بین برود.

بیان استدلال به روایت
مرحوم شیخ انصاری بیان کرده است که همان استدلال که در روایت حلب مورد استفاده قرار گرفت در اینجا نیز قابل اعمال
است، چرا که مضمون روایت حلب تقریباً مشابه است و تفاوت چندان ندارد. بر این اساس، عبارت «انِ استَیقَظَ قَبل الْفَجرِ»

دلالت دارد که وقت نماز مغرب و عشاء برای مضطر (مانند کس که خواب بوده یا دچار فراموش شده است) تا طلوع فجر
بهصورت اختیاری امتداد دارد.

همچنین، عبارت «انِ استَیقَظَ بعدَ الْفَجرِ» را نباید بر معنای نزدی به طلوع شمس حمل کرد، زیرا چنین تفسیری بعید به نظر
مرسد. این عبارت باید بر ظاهر خود حمل شود، یعن با طلوع فجر ابتدا نماز صبح را اقامه کند و سپس نماز مغرب و عشاء را

قضا نماید. همان بیان که در استدلال به روایت حلب مطرح شد، در اینجا نیز جریان دارد.

تبعیض در حجیت فقرات روایت به دلیل تقیه
نته دوم این است که آیا عبارت موجود در روایت که مفرماید: «اگر خوف از تعجیل طلوع شمس وجود داشته باشد، باید

نمازها را تا بعد از طلوع شمس و ذهاب شعاع تأخیر بیندازد » موجب وهن روایت نمشود؟

در ادامه پاسخ مرحوم شیخ و صاحب جواهر به این پرسش را بیان م کنیم.

کلام مرحوم شیخ انصاری
مرحوم شیخ انصاری در پاسخ به این سؤال مفرماید که این بخش از روایت موجب وهن آن نخواهد شد و باید آن را بر تقیه

باشد و بتواند ی که فرمودند اگر فردی بترسد که طلوع شمس نزدی امر، امام علیهالسلام هنحمل کرد. [4] به عبارت دی
از نمازها را انجام دهد و دیری را بعد از طلوع شمس به تأخیر اندازد، این قسمت از روایت باید بهعنوان تقیه تفسیر شود. چرا

که اهل سنت معمولا نماز را در مقارن طلوع شمس و در هنام وجود شعاع آن حرام مدانند.

مرحوم شیخ تأکید مکنند که این حمل بر تقیه تنها به همین بخش از روایت اختصاص دارد و نباید تمام روایت را بر تقیه حمل



کرد. تنها این فقره که به زمان طلوع شمس و شعاع آن مربوط است، مشمول تقیه مشود.

از فقرات روایات از این جهت است که در آن زمان، امام علیهالسلام در مسجد حضور داشتند و گاه احتمال تقیه در بعض
اوقات ی دو نفر از اصحاب شیعه آنجا بودند. در چنین شرایط، ممن بود ی نفر از مخالفین وارد جمع شود و در همان

لحظه که امام در حال پاسخ دادن به مسائل بودند، در کنار ایشان بنشیند. به این ترتیب، وقوع تقیه در این بخش از روایت قابل
توجیه است، زیرا امام مجبور مشدند به خاطر حضور فرد مخالف، جمله مورد نظر را بیان کنند.

کلام صاحب جواهر
صاحب جواهر نیز به مانند شیخ انصاری در بررس روایت تأکید مکند که صراحت روایت در مورد امتداد وقت نمازهای

عشاء تا طلوع فجر، که مطابق با مذهب جمهور عامه است، نباید موجب مناقشه در اعتبار کل روایت شود. لذا قسمت دیری از
روایت، که به قضای نماز مغرب و عشاء پس از طلوع فجر اشاره دارد، دلالت بر این دارد که نماز حاضره (نماز صبح) متواند

مقدم بر نماز فائته (مغرب و عشاء) شود و این بخش حجت است، وی در بیان دلیل این مطلب م فرماید؛ اگر تقیهای بودن
بخش از روایت، موجب عدم حجیت تمام آن شود در این صورت، اعتبار بسیاری از روایات مورد تردید قرار خواهد گرفت.

و المناقشة فيه بالإرسال بعد اعتضاده بما سمعت و انجباره بما عرفت لا يصغ إليها كالمناقشة فيه و ف سابقيه بظهورها بل
صراحتها بامتداد وقت العشاء بل و المغرب إل الفجر الذي هو مذهب جمهور العامة، و منه يذهب الوهم إل ورودها مورد التقية

ف ذلك، و يتطرق الوهن لما اشتملت عليه من الأحام، إذ ه ‐ مع عدم اقتضائها الخروج عن الحجية فيما نحن فيه، ضرورة
عدم بطلان حجية الخبر ببطلانها ف بعضه كما هو محرر ف محله، و إلا لاقتض سقوط أكثر الأخبار[5]

مرحوم صاحب جواهر در ادامه روایت به عنوان شاهد بر این مطلب بیان مکند، وی روایت جابر بن یزید جعف از امام باقر
علیهالسلام را نقل مکند.

و ربما يشير اليه خبر جابر الجعف[6]«سمعت أبا جعفر (عليه السلام) يقول: إن لنا أوعية نملأها علما و حما و ليست لها أهلا،
فما نملأها إلا لتنقل إل شيعتنا، فانظروا إل ما ف الأوعية فخذوها ثم صفوها من الدورة، و تأخذوها منها بيضاء نقية صافية»

فلا بأس حينئذ بحمل ذلك خاصة عل التقية دون غيره إما لحدوث سببها ف وقت التلم أو لمصلحة أخرى[7]

این عبارت امام (علیه السلام) که فرمودند: «إن لنا أوعيةً نملأها علماً وحماً». به این معنا که افراد سوالکننده از ما بهعنوان
این ظرفها عمل مکنند. بعض از این افراد بهطور طبیع اهلیت برای حفظ علم و حم ما ندارند، اما ما آنها را بهعنوان

واسطه برای انتقال علم و حم به شیعیانمان انتخاب کردهایم: «إلا لتنقل إل شیعتنا». حضرت در ادامه مفرمایند: «فانظروا
إل ما ف الأوعية فخذوها»، یعن ناه کنید در این ظرفها چه چیزی هست و آن را بیرید.

این بخش از روایت نشان مدهد که اگر فردی از غیر شیعه روایت از اهل بیت (علیهمالسلام) نقل کند، این نقل بهطور مستقیم
قادح در اعتبار روایت نخواهد بود. در حقیقت، حضرت فرمودند که باید آنچه در این ظرفها است گرفته شود، اما در عین حال
تاکید مکنند که این نقلها نیز ، باید از اشتباهات پاکسازی شود: «ثم صفوها من الدورة»، یعن مطالب باطل یا مطابق با تقیه
را از آن جدا کنید. سپس حضرت مفرمایند: «تأخذوها منها بیضاء نقیة ساقیة»، یعن آنچه مطابق با حم واقع است، از آن

تصفیه شده و خالص را بیرید.

این روایت بهطور کل تأکید مکند که نقل روایات حت از افراد غیر شیعه، در صورت که تصفیه و بررس دقیق شوند، متواند
معتبر باشد. همچنین این نته را مطرح مکند که در برخ روایات ممن است مطالب مطابق با تقیه یا اشتباهات دیر وجود



داشته باشد که باید از آنها اجتناب کرد و تنها مطالب صحیح و مطابق با واقعیت گرفته شود.

پس در پایان م توان گفت که مرحوم شیخ و مرحوم صاحب جواهر هم از جهت دلالت و هم از جهت سند این روایت را برای
استدلال بر مواسعه پذیرفتند، البته مرحوم شیخ تاکید مکند که این روایت به مانند روایت قبل ناقض تفصیل مرحوم علامه در

مختلف نیست.

اشالات مرحوم محقق به روایت
این روایت از طریق ابن مسان یا ابن سنان نیز نقل شده است و فاقد فقره مورد تقیه است. مرحوم شیخ از قول مرحوم محقق

مفرماید که برخ از علما دو اشال را به این دو روایت (روایت ابن سنان و ابو بصیر) وارد کردهاند.

ثم إنّه ح عن المحقّق ف العزية[8] أنّه أورد عل هذين الخبرين فقال: إنّ خبري أب بصير و ابن سنان يدلان عل أنّ وقت
العشاء يمتدّ إل الفجر، و هو قول متروك، و إذا تضمن الخبر ما لا نعمل به دل عل ضعفه. ثم قال: و أيضا فهما شاذّان، لقلّة

ورودهما بعد العمل بهما. [9]

ه وقت نماز عشاء بهطور اختیاری تا طلوع فجر ادامه دارد، در حالال اول این است که این دو روایت دلالت دارند بر ایناش
که این قول، که وقت نماز عشاء تا فجر باشد، متروک است. به عبارت دیر، اگر روایت چیزی را بیان کند که فقها به آن عمل

نمکنند، این خود دلیل بر ضعف آن روایت است.

اشال دوم این است که این دو روایت شاذّ هستند، به دلیل اینه بعد از اینه این دو روایت وارد شده و برخ از فقها هم به آن
عمل کردند، بسیاری از فقها در کتب خود این روایات را نقل نرده و به آن عمل نردهاند و این خود متواند دلیل بر شذوذ این

دو روایت باشد.

ی از معان حدیث شاذ همین است که تعداد کم از محدثین و فقها آن روایت را نقل کردهاند که از آن تعبیر به روایت شاذ
مشود.[10]

پاسخ مرحوم محقق به اشالات
ال اول که بر اساس آن گفته شده است که قول به امتداد وقت نماز عشاء تا طلوع فجر قولمرحوم محقق در پاسخ به اش

متروک است، بیان مدارد که این نظر صحیح نیست. ایشان تأکید مکند که این نظر نه تنها قول متروک، بله نظر گروه از
فقهای متقدمین و متأخرین است. به عبارت دیر، این دیدگاه در میان فقهای مختلف، هم در گذشته و هم در حال حاضر، رایج

که از برخ کند که در مسائل مختلفاشاره م بوده است. سپس مرحوم محقق به نقل نظرات ابوجعفر ابن بابویه و شیخ طوس
فقها نقل کردهاند، همین نظر را بیان کردهاند. ایشان مافزایند که این نظریه به نظر مرسد که میان فقها مشهور بوده و بسیاری

از آنها معتقدند که وقت نماز عشاء برای کسان که به علت خواب یا فراموش نتوانستهاند آن را بخوانند، تا طلوع فجر ادامه
دارد.

بیان صاحب جواهر در توضیح کلام مرحوم محقق
صاحب جواهر در اینجا تعبیری را مطرح مکند که برای روشنسازی کلام مرحوم محقق ضروری است. در پرسش از زمان
شروع دوره متأخرین، معمولا گفته مشود که این دوره از زمان علامه آغاز مشود. اما با توجه به اینه محقق بیش از 100

سال قبل از علامه مزیسته، وقت او از "متقدمین و متأخرین" سخن مگوید، باید این نته را مد نظر قرار دهیم که "متأخرین" به
معنای کسان هستند که از زمان کلین به بعد آمدهاند.



منه يظهر حينئذ أنه لا يقدح اشتماله عل منع الصلاة عند الطلوع الذي هو موافق لأكثر العامة أيضا، عل أنه قد اشتمل بعض
المعتمد من أخبار المضايقة عل نحو ذلك ‐ يدفعها أنه ليس مختصا بالعامة، بل عن المصنف ف الغرية حايته عن جماعة من
متقدم الفقهاء و متأخريهم، و قد قيل: إن مصطلحه ف إطلاق المتأخرين كما يظهر من أول المعتبر إرادة اللين و الصدوق و

من عاصر هما أو تأخر عنهما، فيون هذا حينئذ قولا لجماعة ممن تقدم عل هؤلاء، بل هو مال إليه ف غريته و حم به ف معتبرة،
بل أفت به الشيخ ف الخلاف، بل قد يفهم منه فيه نف الخلاف عنه و الإجماع عليه، بل ح أيضا عن المرتض و القاض و

الحل و العمان، بل اختاره جماعة من متأخري المتأخرين، بل حاه بعض مشايخنا عن العلامة الطباطبائ، بل لعله لا يخلو من
قوة، لاستفادته من الأخبار الثيرة الت عمل بها من لا يقول بحجية أخبار الآحاد كالثلاثة السابقة[11]

صاحب جواهر م فرماید؛ از کتاب «معتبر» استفاده مشود که محقق در اصطلاح خود از کلین به بعد را به عنوان متأخرین
مشناسد. این بدان معناست که مرحوم محقق، کلین، صدوق و کسان که بعد از آنها آمدهاند را در گروه متأخرین قرار مدهد.

کردهاند، و «متأخرین» به کسان زندگ شود که پیش از کلینم در نتیجه، در اصطلاح محقق، «متقدمین» شامل کسان
اطلاق مشود که از زمان کلین به بعد آمدهاند. حال اگر بخواهیم مطابق با دیدگاههای کنون عمل کنیم، پیش از کلین و از

کلین تا محقق و علامه را بهعنوان متقدمین به حساب مآوریم. این نتهای است که صاحب جواهر با استناد به کلام دیران،
که در مقدمه کتاب «معتبر» نیز آمده است، مطرح کرده و در توضیح اصطلاحات فقه از آن استفاده کرده است.

صاحب جواهر در این بحث به بررس دیدگاه محقق درباره امتداد وقت نماز عشاء تا طلوع فجر پرداخته و شواهدی از متقدمین
و متأخرین بر تأیید این قول ارائه مکند. ایشان ابتدا اشاره مکند که محقق در «عزیه» خود نیز به این نظر تمایل داشته است و

در کتاب «معتبر» بر همین اساس فتوا داده است. علاوه بر این، شیخ طوس نیز در «الخلاف» همین دیدگاه را مطرح کرده
است. صاحب جواهر تصریح مکند که از کتاب «الخلاف» شیخ طوس متوان برداشت کرد که ایشان نه تنها قائل به این قول

بوده، بله نف خلاف یا حت اجماع بر آن را نیز بیان کرده است.

،ابن براج، ابن ادریس حل قاض ،کند که سید مرتضپردازد و بیان مر علما مصاحب جواهر سپس به نقل دیدگاههای دی
عمان و حت گروه از متأخر المتأخرین، مانند علامه طباطبائ، این نظر را پذیرفتهاند. به همین دلیل، این دیدگاه میان متقدمین

و متأخرین دارای جایاه ویژهای بوده است. وی همچنین خود به تقویت این دیدگاه پرداخته و مفرماید: «بل لعله لا یخلو من
قوة».

کند که شواهد متعددی از روایات کثیره وجود دارد که بر این قول دلالت دارند و این روایات توسط فقهایایشان استدلال م 
مانند سید مرتض، قاض، ابن براج و ابن ادریس حل که حت قائل به حجیت خبر واحد نیستند، مورد استناد قرار گرفته و بر

اساس آنها فتوا صادر شده است.

در ادامه، صاحب جواهر تأکید مکند که این روایات با روایات مقابل نیز مواجه است. جمعبندی بین این دو دسته از روایات
به این صورت است که وقت نماز عشاء اختیاراً تا نیمهشب ادامه دارد، اما برای مضطر، مانند کس که خوابیده یا فراموش

کرده، این وقت تا طلوع فجر امتداد میابد.

نعم حاصل الجمع بينها و بين غيرها بعد التأمل و النظر تحديد وقت الاختيار بنصف الليل بحيث يحرم التأخير عنه، و يختص
العشاء بآخره، و تحديد وقت الاضطرار كالنسيان و النوم و الحيض و النفاس و نحوها بالفجر، فلا حظ و تأمل.[12]

صاحب جواهر در نهایت نتیجه مگیرد که اشال که بر روایت وارد شده، توسط محقق بهدرست پاسخ داده شده است و این



پاسخ مورد پذیرش شیخ انصاری نیز است. لذا اینه گفته شود این روایت متضمن قول است که متروک عند الفقها است،
سخن درست نیست. بهویژه که محقق و بسیاری از متقدمین و متأخرین این قول را پذیرفتهاند و آن را بهعنوان نظری معتبر در

فقه مطرح کردهاند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏حر عامل، محمد بن حسن، «تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة»، ج 4، ص 288، حدیث 3.

[2] ‏طوس، محمد بن حسن، «تهذيب الأحام»، ج 2، ص 270، حدیث 114.
[3] ‏عل بن موس (ع)، امام هشتم، «الفقه المنسوب للإمام الرضا علیه السلام و المشتهر بفقه الرضا»، ص 123.

[4] ‏انصاری، مرتض بن محمدامین، «رسائل فقهیة (انصاری)»، ص 312.
[5] ‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، «جواهر اللام (ط. القدیمة)»، ج 13، ص 54.

[6] البحار ج ٢ ص ٩٣ المطبوعة بطهران عام ١٣٧٦ ‐ باب ١٤ من كتاب العلم الحديث ٢٦.
[7] ‏صاحب جواهر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، ج 13، ص 55.

[8] الرسائل التسع: ١٢٠.
[9] ‏انصاری، رسائل فقهیة (انصاری)، ص 313.

[10] الثان عشر ف: الشاذ وهو: ما رواه الراوي الثقة، مخالفا " لما رواه الجمهور ‐ أي: الأكثر سم شاذا ":باعتبار ما قابله، فإنه
مشهور. (‏شهید ثان، «الرعایه ف علم الدرایه»، ص 115.)

[11] ‏صاحب جواهر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، ج 13، ص 54.
[12] ‏همان، ج 13، ص 56.

منابع
.1414 ،ر الإسلامبن محمدامین، رسائل فقهیة (انصاری)، 1 ج، قم ‐ ایران، مجمع الف ‏‏انصاری، مرتض

‏حر عامل، محمد بن حسن، تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، قم ‐ ایران، مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)
لإحیاء التراث، 1416.

‏شهید ثان، الرعایه ف علم الدرایه، بجا، 1408.
‏صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، بیروت، دار إحياء التراث العرب، بتا.

‏طوس، محمد بن حسن، تهذيب الأحام، تهران، دار التب الإسلامیة، 1365.
‏عل بن موس (ع)، امام هشتم، الفقه المنسوب للإمام الرضا علیه السلام و المشتهر بفقه الرضا، بجا، 1406.


