
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۰۵ آذر ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 35 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
محقق خوئ نتهای فرموده و تمام وجوه استحاله را با همان نته پاسخ گفتهاند. ایشان مفرماید امر استقلال که به مرکب

تعلق گرفته است به اوامر ضمن انحلال میابد. پس در صلاة به قصد امر، دو امر ضمن وجود دارد که ی به صلاة و دیری
به قصد امر تعلق یافته است، و لن با این فرق که امر ضمن صلاة، تعبدی و امر ضمن قصد امر، توصل است. ایشان با

توجه به همین نته از استحالهی در مقام انشاء به این صورت پاسخ دادهاند که هر جزئ دارای ی امر ضمن است و قصد امر
ضمن در هر جزء متأخر از همان جزء است و نه اینه از جمیع صلاة و همهی اجزاء و شرایط متأخر باشد و لازم باشد تمام

اجزاء و شرایط صلاة به قصد امر استقلال آورده شود، در این صورت دوری نخواهد بود. استحاله در مقام امتثال بر این اساس
است که قائلین به استحاله، امر در قصد امر را استقلال دانستهاند که در این صورت از آنجا که امر استقلال هنوز محقق نشده

است پس ملف نیز تمن بر اتیان آن ندارد. آقای خوئ معتقد است اگر فرض کردیم که قصد امر ضمن در این اجزاء اخذ
را به قصد امر ضمن ن از اتیان اجزاء به این امر را دارد و هر جزئلف تمآید؛ زیرا مر محذوری لازم نمشده است، دی

خود انجام مدهد.

بر محقق اصفهان ال محقق خوئاش
محقق اصفهان فرمود اگر قصد امر درمتعلق اخذ شود، یلزم من وجوده عدمه، و این محال است. آقای خوئ در جواب

مفرماید همهی اجزاء دارای امر ضمن هستند و لذا این محذور پیش نخواهد آمد، و الا اگر امر را استقلال دانستیم، محذور
لازم مآید. آقای خوئ مفرماید:

و اما الوجه الثالث فلأنه أيضا مبتن عل ان يون المأخوذ ف المتعلق هو قصد الأمر النفس الاستقلال، فعندئذ بطبيعة الحال
يلزم من فرض وجوده عدمه، و ذلك لأن معن أخذ داعوية الأمر بالصلاة ف متعلقه هو ان الصلاة جزء الواجب فإذا كانت جزء

الواجب فلا محالة الأمر المتعلق بها ضمن لا استقلال، فاذن يلزم من وجوده عدمه و هو محال. و لن قد عرفت ان المأخوذ فيه
انما هو قصد الأمر الضمن، و عليه فلا موضوع لهذا الوجه كما هو واضح.[1]

محقق خوئ در این جواب باز همان عین مدعای خود را ترار کردهاند و بیان آن این است که از نظر محقق اصفهان اگر قصد
امر قید قرار گرفت، امر در آن جز به متعلق خود دعوت نمکند، و لذا باید فرض کنیم که در متعلق دیر قصد امر نیست و

دارد و قصد امتثال هم امر ضمن امر ضمن شود صلاة یآید. اما در جواب گفته ماینجاست که از وجودش عدم آن لازم م
دیر. امر ضمن متعلق به قصد امتثال مگوید امر ضمن به صلاة را به قصد همان امر ضمناش اتیان کن. در نتیجه دیر

متعلق امر ضمن مربوط به صلاة فقط همان صلاة است و متعلق امر ضمن مربوط به قصد امر هم همان قصد امر است.

جواب محقق خوئ از استحالهی چهارم
استحالهی چهارم در کلمات مرحوم آخوند است که توضیح آن گذشت. ایشان فرمود اگر قصد امر در متعلق اخذ شود، لازم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مآید که امر داع به قصد امر شود از آن رو که قصد امر هم در متعلق وجود دارد و امر به مجموع صلاة مع قصد الامر تعلق
یافته است. اگر امر داع به قصد امر شود محال است؛ زیرا به این معناست که امر داع به خودش شود و این محرکیت شء

إل محرکیت نفسه است.[2] مرحوم آقای خوئ در جواب مفرماید:

و اما الوجه الرابع فلأنه يقوم عل أساس أن يون ما أخذ داعويته ف متعلق الأمر كالصلاة مثلا عين ما يدعو إليه، فعندئذ بطبيعة
الحال يلزم داعوية الأمر لداعوية نفسه. و لن قد ظهر من ضوء ما حققناه ان الأمر ليس كذلك، فان المأخوذ ف المتعلق انما هو
داعوية الأمر الضمن، و ما يدعو إل داعويته انما هو امر ضمن آخر. و من الطبيع انه لا مانع من ان يون أحد امرين متعلقاً
لأمر آخر و يدعو إل داعويته، بداهة انه لا يلزم من ذلك داعوية الأمر لداعوية نفسه. بيان ذلك ان الأمر المتعلق بالصلاة مثلا مع
داعوية امرها الضمن بطبيعة الحال ينحل ذلك الأمر إل امرين ضمنيين: أحدهما: متعلق بذات الصلاة. و الاخر متعلق بداعوية

هذا الأمر يعن الأمر المتعلق بذات الصلاة، و لا محذور ف ان يون الأمر الضمن يدعو إل داعوية الأمر الضمن الآخر، كما انه
الاخر كذلك. نعم لو كان المأخوذ فيه الأمر النفس داعوية الأمر النفس يدعو إل الاستقلال ون الأمر النفسلا مانع من ان ي

الاستقلال لزم داعوية الأمر لداعوية نفسه.[3]

خلاصهی جواب محقق خوئ این است که اینه شء نمتواند داع و محرک برای خودش باشد در صورت است که امر در
قصد امر عین همان امر استقلال به مجموع باشد و امر استقلال نمتواند به امر استقلال دعوت کند، در حال که در قصد امر
ی امر ضمن وجود دارد که به این معناست این امر ضمن در قصد امتثال محرک مشود که ملف آن جزء دیر را به قصد
امر بیاورد و مانع ندارد که ی امر ضمن محرک برای امر ضمن دیر باشد. امر ضمن محرک برای خودش نمتواند باشد،

ول امر ضمن متواند محرک برای امر ضمن دیر شود، کما اینه امر استقلال نمتواند محرک برای خودش باشد اما
محرک برای امر استقلال دیر متواند باشد. در نتیجه وقت گفتیم قصد امر ی امر ضمن دارد دیر استحالهای در بین

نخواهد بود.

بر کلام محقق خوئ ال مرحوم روحاناش
مرحوم روحان و بعض از اساتید بزرگوار ما (دام ظلّه) بر فرمایش محقق خوئ اشالات را مطرح کردهاند. صاحب منتق بعد
از اینه صدور چنین کلام از محقق خوئ را عجیب مداند مفرماید تحقیق ایشان مبتن بر دو مطلب است. مطلب اول اینه

قائل شویم امر انحلال به اوامر ضمن پیدا مکند. ایشان در نقد این مطلب مفرماید:

و لن صدور هذا الإيراد من مثل السيد الخوئ عجيب جدا. بيان ذلك:

ان تمامية الإيراد الّذي ذكره تبتن عل أمرين:

الأمر الأول: الالتزام بانحلال الوجوب المتعلق بالمركب إل أوامر ضمنية يتعلق كل منها بجزء من أجزاء المركب، توضيح ذلك: انه
وقع اللام ف ان الأمر بالمركب هل هو امر واحد بسيط متعلق بمجموع الاجزاء و لا يقبل التعدد و الانحلال بل ينسب إل كل

الاجزاء عل حد سواء، و لا يقال عن كل جزء انه مأمور به، نظير الحم الت تعرض عل البدن، فانه يتصف بها جميع اجزاء البدن
لنها عرفا حم واحدة، و لذا لا يقال لليد وحدها انها محمومة، بل يقال عن جميع البدن انه محموم و ان عرضت الحم عل كل

الاجزاء؟ أو انه أوامر متعددة بتعدد الاجزاء، بحيث يون كل جزء متعلقا لأمر مختص به، و يقال انه مأمور به كالبياض الطارئ
عل الجسم الإنسان فانه يعرض عل جميع الاجزاء و يوصف به كل جزء، فيقال وجهه أبيض و يده بيضاء و هذا، كما انه يقال

لمجموع جسمه أنه أبيض؟.

فعل الالتزام بعدم انبساط الأمر بالمركب عل الاجزاء، و انه ليس إلا أمر واحد لا معن لما ذكره من كون الحصة من الأمر



المتعلقة بقصد الامتثال تون محركة نحو محركية الحصة المتعلقة بذات الفعل، فلا يون الأمر محركا نحو محركية نفسه، إذ لا
يتحصص الأمر و ليس هو إلا امر واحد متعلق بالمركب فلا يتجه الإيراد. كما انه لا يف ف صحة الإيراد الالتزام بتحصص الأمر

و انحلاله و انبساطه عل الاجزاء، بل يتوقف عل ثبوت.

الأمر الثان: و هو الالتزام بان الأمر الضمن المنحل عن الأمر بالل يصلح للداعوية نحو ما تعلق به و إلا فلا يتم الإيراد، لأنه و ان
كان كل من الفعل و قصد الامتثال متعلقا للأمر الضمن، لن كلا منهما لا يصلح للمحركية ك يون أحدهما محركا نحو محركية

الآخر، و يرتفع بذلك محذور محركية الشء نحو محركية نفسه، بل الّذي يصلح للمحركية هو الأمر الاستقلال بالمجموع فيعود
المحذور.

و الحاصل: ان الإيراد يتم لو التزم بانبساط الوجوب و انحلاله و صلاحيته الأمر الضمن للمحركية، إذ يقال حينئذ: ان كلا من
ون الأمر المتعلق بقصد الامتثال محركا نحو قصد امتثال الأمر الضمنو ي ،ون متعلقا للأمر الضمنالفعل و قصد الامتثال ي

المتعلق بالفعل عند إتيانه. فيون الأمر محركا نحو محركية غيره لا نفسه كما عرفت تقريره.

إذا تبين ذلك: فبما ان الظاهر من كلام الفاية هو عدم انبساط الوجوب و انحلاله كما يشير إليه قوله: «و يون تعلقه بل بعين
تعلقه بالل»[4].[5]

علماء اختلاف کردهاند که آیا امر متعلق به ی مرکب به تعداد اجزاء انحلال پیدا مکند یا خیر. ایشان این مسئله را تشبیه
کردهاند به کس که تمام بدنش تب دارد. این تب که انحلال پیدا نمکند و گفته نمشود که ی قسمت آن در دست است و

ن به همان رناز آن متلو کنند، هر جزئم را رن مرکب ء واحد وجود دارد. اما وقتش ر آن در پا. در اینجا یقسمت دی
مشود و در اینجا انحلال معقول است و وجود دارد. آیا اوامری که در شریعت به مرکب تعلق گرفته است به تعداد اجزاء منحل

مشود؟ اگر کس این انحلال را انار کرد، دیر مطلب محقق خوئ فایدهای ندارد.

از عبارت مرحوم آخوند که فرمود: «تعلقه بل بعین تعلقه بالل» استفاده مشود که امر متعلق به اجزاء همان امری است که به
کل اجزاء تعلق گرفته است و اینطور نیست که هر کدام از اجزاء ی امر ضمن داشته باشند. امر به کل یعن امر به مجموع من
حیث المجموع. البته محقق اصفهان از کسان است که انحلال را پذیرفته است و الا مرحوم آخوند انحلال را نپذیرفت. نظیر این

اشال در فرمایش استاد ما (دام ظلّه) وجود دارد و ایشان مفرماید:

إن هذا الانحلال اعتبار عقل محض، و لا واقعية له، ك تنحل المشلات عن هذا الطريق.[6]

انحلال به تحلیل عقل محض است و واقعیت ندارد تا بر اساس آن این اشالات حل شود. از نظر مرحوم آخوند اگر صلاة و
قصد قربت را از باب قید و مقید بدانیم، ی شء واحدند و تفی به تحلیل عقل است و انبساط و انحلال در کار نیست، اما
در جای که متعلق مرکب از دو جزء باشد، یعن ی جزء صلاة و جزء دیر قصد قربت باشد، در اینجا تصریح نرده است به

برای آن یافت این است که در جای کند. آنچه که باید روی آن تمرکز کرد و پاسخانحلال پیدا م ه این امر به اوامر ضمناین
که مامور به مرکب از قید و مقید باشد آیا انحلال راه دارد یا خیر. همین سوال در فرض که مامور به مرکب از اجزاء باشد نیز

راه دارد. صاحب منتق مفرماید کلام محقق خوئ مبتن بر این است که انحلال امر را بپذیریم.

اما اگر انحلال را بپذیریم، مبنای دوم این است که همان طور که امر استقلال داعویت دارد امر ضمن هم صلاحیت برای
داعویت دارد. ممن است کس بوید این انحلال، عقل است و لن امر ضمن نمتواند داع و محرک باشد و فقط امر
استقلال متواند محرک باشد. توضیح مطلب آنه داعویت و محرکیت مشروط بر این است که یا خود متعلق مرغوب و



محبوب باشد و یا دارای اثر مرغوب باشد. اما اگر مرغوبیت و محبوبیت در کار نباشد و اثر محبوب و مرغوب هم نداشته باشد،
در این صورت موضوع محرکیت منتف است. در ما نحن فیه، اثر مرغوب همان ثواب اطاعت است ول آیا امر ضمن هم
خودش ی اطاعت و عصیان جدا دارد؟ آیا متوان قائل شد که رکوع و سجده به تنهای دارای ی اطاعت و ثواب مستقل

است؟ بله! اگر مجموع مرکب اتیان شود، اطاعت است و اگر ی جزء آن عمداً امتثال نشود، باق اجزاء هم کالعدم هستند و به
عنوان نماز هیچ اثری ندارند.

بنابراین از آنجا که اثری بر جزء مستقّ مترتب نیست و ثواب و عقاب برای آن در کار نیست پس محرکیِت و داعویت هم ندارد.
امر، ملف را تحری و دعوت به کسب آن مرغوبیت و محبوبیت مکند و لذا در صورت فقدان محبوبیت هیچ امری وجود

ندارد. بلا اشال هیچ اصول و فقیه نمگوید برای رکوع و سجود ی اطاعت و عصیان مستقل وجود دارد؛ پس محرکیت و
امری نیز در کار نیست. بنابراین اجزاء، امر ضمن ندارند تا ملف ذات صلاة را به قصد آن امر ضمن امتثال کند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. ‏ابوالقاسم خوی، محاضرات ف أصول الفقه، محمد اسحاق فیاض (قم: دارالهادی، 1417)، ج 2، 170.

[2]. ما قبلا بیان کردیم که هیچ محذوری ندارد که امر داع به قصد امر شود، و لن فعلا از این اشال صرف نظر مکنیم.
[3]. همان، 171-170.

[4]. الخراسان المحقق الشيخ محمد كاظم. كفاية الأصول ‐ ٧٣ ‐ طبعة مؤسسة آل البيت عليهم السلام.
[5]. ‏محمد الروحان، منتق الأصول (قم: دفتر آيت اله سيد محمد حسين روحان، 1413)، ج 1، 424-422.

[6]. ‏عل حسین میلان، تحقیق الأصول عل ضوء أبحاث آیة اله العظم الوحید الخراسان مد ظله (قم: مرکز الحقائق
الإسلامیة، 1428)، ج 2، 91.

منابع
.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول. 7 ج. قم: دفتر آيت ال محمد‏. منتق ،‏الروحان ‐

‐ ‏حسین میلان، عل‏. تحقیق الأصول عل ضوء أبحاث آیة اله العظم الوحید الخراسان مد ظله. 9 ج. قم: مرکز الحقائق
الإسلامیة، 1428.

‐ ‏خوی، ابوالقاسم‏. محاضرات ف أصول الفقه. محمد اسحاق فیاض. 5 ج. قم: دارالهادی، 1417.


