
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (مواسعه و مضایقه) »

در تاریخ ۰۴ آذر ۱۴۰۳

مواسعه و مضایقه
جلسه 34 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
مرحوم شیخ در مقام استدلال به ادله خاصه بر مواسعه، ادله مذکور را به سه طائفه تقسیم کرد، طائفه اول اطلاق روایات امر به

قضا بود که مرحوم شیخ به بیان روایات، استدلالات و اشالات مربوط به آنها پرداخت، وی ابتدا به بیان استدلال به روایت از
اصل حلب و کتاب جعف پرداخت و سپس به اشالات نسبت به آنها مطرح کرد.

وی در ادامه استدلال به دو روایت از عمار ساباط را بیان کرد و سپس اشالات نسبت به آنها مطرح کرد و استدلال بر مواسعه
بوسیله این دو روایت را نیز مخدوش دانست.

در جلسه گذشته روایت سید بن طاووس در کتاب «رسالة غیاث سلطان الوری لسان السری» از کتاب حریز از جهت سندی
بررس شد و به این نتیجه رسیدیم که با وجود نامشخص بودن طریق سید به کتاب حریز، با تیه بر نقل شهید اول و سایر

بزرگان متاخرین از این کتاب و گزارش های دال بر شدت ورع و احتیاط سید بن طاووس در نقل حدیث، اطمینان به صحت
نقل سید از کتاب حریز حاصل مشود.

استدلال به روایت سید بن طاووس از کتاب حریز
در ادامه بیان روایت مزبور و استدلال به این روایت و اشالات مرحوم شیخ به آن مپردازیم، روایت به این صورت است.

يهقْضي قَام ةَص نم نيد هلَيع لجر لَه قُلْت :فَرٍ ع قَالعج ِبا نةَ عارزُر نرِيزٍ عح نطَاۇسٍ ع نِدِ بيلسى، لرلْطَانِ الْوس اثيغ
فَخَاف انْ يدْرِكه الصبح و لَم يصل صَةَ لَيلَته تلْكَ، قَال يوخّر الْقَضاء و يصلّ صَةَ لَيلَته تلْكَ.

زراره از امام باقر (علیهالسلام) نقل مکند؛ شخص دِین از صلاة، یعن نماز قضا دارد، نیمه شب بلند مشود که نماز قضایش
را بخواند، خوف برای او حاصل مشود که اگر نمازهای قضا را بخواند، صبح فرا رسد و نماز شب را نخواند، در این فرض

وظیفه او چیست؟ به عبارت دیر سؤال این است، کس که نماز فائته بر عهده وی است، و اگر بخواهد نماز قضا بخواند نماز
شبش را نمتواند بخواند و باید فقط نماز صبح را بخواند، وظیفه اش چیست؟ امام (علیهالسلام) مفرماید؛ قضا را به تأخیر

بیندازد، یعن اول نماز شب، سپس نماز صبح و بعد هم نماز قضا را انجام بدهد.

بیان استدلال به این روایت به این صورت است که «دین من صلاة » به قرینه کلمه «دِین» یا خصوص نماز است یا اینه
حداقل اعم از قضای واجب و قضای مستحب است، و در هر صورت قضای واجب را مگیرد، لذا مورد سوال در روایت،

قضای واجب است.

امام (علیهالسلام) مفرماید؛ نماز قضا را به تاخیر بیندازد و ابتدا نافله لیل را بخواند، لذا از روایت استفاده مشود که هیچ

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2279
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


فوریت در قضا وجود ندارد.

و التقريب: أنّ الظاهر من الدين إما خصوص الفريضة الفائتة أو الأعم، و لا وجه للتخصيص بالنافلة، فيدل عل جواز تأخير
القضاء لنافلة اللّيل، ثم عدم الأمر بفعلها قبل الصبح يدل عل عدم الترتيب.[1]

که نافله شب ی در شرایط حت کند یعناین روایت بر جواز تأخیر نماز قضای واجب به منظور خواندن نافله شب دلالت م 
امر مستحب است ملف متواند نماز قضای واجب خود را به تأخیر بیندازد تا نافله شب را بجا آورد.

مرحوم شیخ در تبیین استدلال خود به این روایت، دو نته را مطرح مکند:

1. جواز تأخیر قضا برای نافله شب: روایت نشان مدهد که تأخیر در انجام قضای واجب برای ادای نافله شب جایز است.

2. عدم الزام به ادای قضا قبل از صبح: در روایت، امام (علیهالسلام) نفرمودهاند که نماز قضا باید حتماً قبل از صبح خوانده
شود.

این دو نته، بهویژه نته دوم، نشان مدهد که ترتیب الزامبین نماز قضای فوتشده و نماز حاضر وجود ندارد؛ یعن لازم
نیست نماز قضا حتماً پیش از نماز حاضر خوانده شود.

اشالات مرحوم شیخ به استدلال به روایت فوق
مرحوم شیخ سه اشال نسبت به استدلال به این روایت مطرح مکند، عبارت وی به این صورت است.

يرد عليه: أنّ ظهور لفظ الدين ف الفريضة محل نظر، بل لا يبعد ‐ عند من له ذوق سليم ‐ أن يراد من الدين ‐ ف مقابل صلاة
ليلته تلك ‐ صلوات سائر اللّيال، فيون حاصل الجواب: ترجيح أداء نافلة تلك اللّيلة عل قضاء نافلة سائر اللّيال و لو أغمض

عن ذلك، فنقول: إنّ التمسك بعمومه حسن لنف الفورية، و أما نف الترتيب فلا يستفاد منه خصوصا عل تفصيل المحقّق و
العلامة.[2]

اشال اول: عدم ظهور «دین من الصلاة» در فریضه
مرحوم شیخ استدلال به این روایت را مخدوش مدانند. بیان ایشان چنین است که مفرمایند: اینه بوییم «رجل علیه دین من

الصلاة» ظهور در فریضه دارد، قابل قبول نیست. به عقیده ایشان، عبارت «دین من الصلاة» اینگونه نیست که ظهور در
فریضه داشته باشد. بله این امر محل نظر و محل اشال است. شاید وجه اشال این باشد که عبارت «دین من الصلاة» در
نمازهای مستحب که از فرد قضا شده نیز استعمال مشود. بنابراین، اینه حتماً بوییم این عبارت شامل فریضه مشود یا

ممحض در فریضه است، محل اشال است.

اشال دوم: ظهور «دین من الصلاة» در نافله های شب پیشین
مرحوم شیخ ادامه مدهند و مفرمایند: به نظر مرسد اگر کس ذوق سلیم داشته باشد، عبارت «دین» در این روایت به این
معنا است که منظور از دین، در مقابل «صلاة لیلته»، نماز شبهای گذشته است. یعن دین که فرد بر گردن دارد، مربوط به

نماز شبهای پیشین است، نه نماز فریضه. به این ترتیب، روایت ناظر به دِین است که بهواسطهی نخواندن نماز شبهای
گذشته ایجاد شده است.

بر همین اساس، امام (علیهالسلام) که مفرمایند: «یؤخر القضا و یصل صلاة لیلته»، در واقع امر مکنند که به جای پرداختن



به قضای نافلههای شبهای گذشته، نماز نافلهی همان شب را بخوان و قضای نافلهها را به بعد موکول کن. در نتیجه، این روایت
هیچ ارتباط به قضای نمازهای فریضه ندارد و صرفاً درباره قضای نافلههای شبهای گذشته است، که هم مستحب هستند.

اشال سوم: عدم دلالت روایت بر نف ترتیب
اما در اشال سوم، مرحوم شیخ مفرمایند: اگر فرض کنیم «رجل علیه دین من صلاة» مربوط به قضای نماز فریضه است،

نهایت دلالت این روایت این است که قضای نماز فریضه فوریت ندارد، یعن متوان آن را به تأخیر انداخت. اما این روایت
دلالت بر نف ترتیب ندارد.

وی مفرمایند: اگر بخواهیم به عموم این روایت تمس کنیم و بوییم که روایت هم شامل فرضیه و هم شامل نافله شب
مشود، این استدلال فقط برای نف فوریت قابل قبول است، اما برای نف ترتیب نمتوان به این روایت استناد کرد. به عبارت

دیر، از این روایت تنها عدم فوریت قضای نماز فریضه فهمیده مشود، اما دلالت بر عدم رعایت ترتیب ندارد.

نظر استاد نسبت اشالات مرحوم شیخ توسط
اشالات که مرحوم شیخ به استدلال به این روایت وارد نیست و به استدلال به روایت هم بر نف فوریت و هم بر نف ترتیب تمام

است.

دلالت روایت بر نف ترتیب از نظر استاد
همانطور که پیشتر بهطور مفصل بحث کردیم[3]، صاحب جواهر معتقد بود بین قول به فوریت و ترتیب ملازمه وجود دارد.

بهنظر ایشان، نف فوریت با نف ترتیب ملازمه دارد. نظر وی این است که اگرچه به لحاظ مقام ثبوت و واقع، فوریت و ترتیب دو
عنوان مستقل هستند، اما در مقام فتوا، هر فقیه که به فوریت فتوا داده، به ترتیب نیز فتوا داده است و بالعس.

اما مرحوم شیخ این نظر را نپذیرفت و تأکید داشت که میان فوریت و ترتیب حت از جهت فتوا هیچ ملازمهای وجود ندارد، وی
برای تأیید این نظر، به فتوای ی از فقها اشاره کرد که به فوریت معتقد بود، اما به ترتیب اعتقادی نداشت.

حال، موضوع مورد بحث این است که آیا از کلام امام (علیهالسلام) که فرمودند: «یؤخر القضا»، و اگر قضا را به معنای
قضای فریضه بیریم، تأخیر قضای فریضه از ادای نماز صبح و حت از نافلهی شب، دلالت بر نف ترتیب فهمیده مشود یا

خیر؟ بهنظر مرسد که این کلام به روشن دلالت بر نف ترتیب دارد.

بهعنوان مثال، شخص که نمازهای قضای شبهای گذشته را بر عهده دارد و در عین حال زمان برای خواندن نماز صبح و نماز
شب در اختیار دارد، گمان مکند که اگر بخواهد نمازهای قضای گذشته را بخواند، ممن است نماز شب امشب را از دست

بدهد. امام (علیهالسلام) در اینجا دستور مدهند که نمازهای قضا را به تأخیر بیندازد و ابتدا نماز شب همان شب را بخواند
سپس نماز صبح و بعد نماز فائته را بخواند لذا از کلام امام (علیهالسلام) به روشن دلالت بر نف ترتیب برداشت مشود.

عدم خصوصیت تفصیل مرحوم محقق و علامه در نف ترتیب
مرحوم شیخ در ادامه مفرمایند از روایت فوق، خصوصاً با توجه به تفصیل محقق و تفسیر مرحوم علامه، نف ترتیب فهمیده

نمشود.

تفسیر محقق این است که اگر تنها ی نماز قضا بر عهده فرد باشد، رعایت ترتیب لازم است؛ اما اگر قضای نمازهای متعددی
بر عهده او باشد، رعایت ترتیب لازم نیست. تفصیل مرحوم علامه نیز این است که اگر قضای نمازهای همان روز (فوات الیوم)

باشد، رعایت ترتیب واجب است؛ اما اگر قضای نمازهای روزهای گذشته باشد، رعایت ترتیب لازم نیست. مرحوم شیخ



ترتیب ندارد، اما این کلام ایشان نیز وجه فرمایند: خصوصا طبق تفصیل مرحوم محقق و علامه، روایت دلالت بر نفم
ندارد.

فرض کنیم که در روایت، نماز قضای سایر شبها یا قضای واجب روز قبل مورد بحث است. حت کسان که مانند مرحوم
محقق قائل به تفصیل هستند، مگویند اگر ی نماز فوت شده باشد، رعایت ترتیب لازم است؛ اما در فوائت متعدد، رعایت

ترتیب واجب نیست. همچنین، مرحوم علامه در تفصیل خود بین فوات روز و فوات ایام گذشته تفاوت قائل شده و مگوید که
در فوات روز، ترتیب لازم است؛ اما در فوات ایام گذشته، لازم نیست. در اینجا هم وجه خاص برای تأکید شیخ وجود ندارد.

پاسخ استاد به اشال اول و دوم مرحوم شیخ
مرحوم شیخ بیان مکند که عبارت «دین» ظهور در فریضه ندارد، در حال که بهنظر مرسد این برداشت چندان قابل قبول

نیست، چراکه «دین من صلاة» به روشن دلالت بر قضای فریضه دارد. عبارت «رجل علیه دین من صلاة» یعن نماز بر عهده
او ثابت شده است و نمازی بر ذمه ملف ثابت مشود که بر او واجب باشد در حال که چنین خصوصیت در نماز نافله شب

وجود ندارد، لذا عبارت مذکور در روایت ظهور در قضای فریضه دارد.

نظر استاد در مورد استدلال به روایت بر مواسعه
مرحوم شیخ در نهایت از روایت، صرفا نف فوریت را فهمیدهاند. ما نیز معتقدیم که روایت هم بر نف فوریت و هم بر نف ترتیب

دلالت دارد. وقت امام (علیهالسلام) مفرمایند: «یؤخر القضا»، این یعن قضای نماز موسع است. فرد ابتدا نافله امشب را
مخواند، سپس نماز صبح را ادا مکند و بعد به قضای نمازهای گذشته مپردازد.

استدلال به روایت سیدبن طاووس از رساله مواسعه
روایت دیری نیز از سید بن طاووس نقل شده که در کتاب آمده است. این روایت از امال سید اب طالب الحسن به نقل از

جابر بن عبداله است که دارای ی سند طولان است.

عن امال السيِدِ ابِ طَالبٍ عل بن الْحسين الْحسن، قَال حدَّثَنَا منْصور بن رامسٍ حدَّثَنَا عل بن عمر الْحافظُ الدَّار قُطْن حدَّثَنَا
نب مدَّثَنَا الْقَاسدُ حاهانُ الزملَيدٍ سمحو مبدَّثَنَا اح نََقسدِالْغَفَّارِ الْعبع ندُ بيبع لو ذُهبدَّثَنَا اظُ حافبٍ‏ الْحطَال نرِ بنَص ندُ بمحا

قَال قْضا فيك و هال ولسا ري لجر قَال :قَال هدِ البع نابِرِ بج نع احرِي ِبا نب طَاءدَّثَنَا عح عافر نبِ بيسم نب ءَدَّثَنَا الْعح نعم
[4].لص قَب دُ قَالعب ما لقَب هال ولسا ري يلا قثْلَهم ةَص لك عم لص

جابر بن عبداله مگوید مردی از پیامبر (صلالهعلیهوآله) پرسید: چونه نمازهای قضای خود را انجام دهم؟ پیامبر پاسخ
دادند: «صل مع کل صلاة مثلها»، یعن همراه با هر نماز، ی نماز قضا مانند آن را بخوان. مثلا صبح که نماز صبح را
مخوان، دو رکعت هم قضای نماز صبح را بخوان. ظهر که چهار رکعت نماز مخوان، چهار رکعت قضای ظهر هم

بخوان.سپس سائل پرسید: این نماز قضا را قبل از نماز ادا بخوانم یا بعد از آن؟ پیامبر پاسخ دادند: «قبل».

بیان استدلال از این روایت چنین است: پیامبر دستور مدهند که همراه با هر نماز، قضای همان نماز را بخواند. این عبارت هیچ
دلالت بر وجوب ترتیب ندارد، چراکه ترتیب به این معناست که هر نماز قضای باید قبل از نماز حاضر خوانده شود. اما از این

روایت، فقط این فهمیده مشود که نماز قضا را متوان قبل از نماز ادا خواند، نه اینه ترتیب الزامباشد.

اشال مرحوم شیخ به استدلال به روایت
مرحوم شیخ درباره عبارت «صل» در این روایت مفرمایند که از این دستور، وجوب مولوی فهمیده نمشود. بله این عبارت

ارشاد به کیفیت قضا است.



ا فة قضاء ذلك الشخص، فلعلّه كان القضاء مستحبيفيون إرشادا لن أن يو فيه: أنّ الأمر بالصلاة ليس للوجوب قطعا. فيم
حقّه فيستحب له قبل كل صلاة أن يقض صلاة.[5]

مرحوم شیخ ادامه مدهد که شاید قضای نمازی که بر عهده فرد است، مستحب باشد و این دستور نیز به استحباب قضای نافله
دلالت دارد.

نظر استاد نسبت به استدلال به روایت
اما این برداشت شیخ بعید به نظر مرسد، چراکه از ظاهر روایت چنین فهمیده مشود که سائل درباره قضای واجب سؤال

کرده است، سائل از پیامبر پرسیده که آیا لازم است قضای نمازها را فوراً از صبح آغاز کند و تا شب ادامه دهد یا خیر. پیامبر
پاسخ مدهند که چنین الزامنیست و این نشان مدهد که قضای نمازها فوریت ندارد. ی از دلایل قائلین به مواسعه نیز قاعده

«لا حرج» است. بهعنوان مثال، اگر فردی 60 ساله باشد و 30 سال نماز قضا داشته باشد، یا حت ی سال نماز قضا داشته
باشد، اگر بخواهد تمام این نمازها را فوراً بخواند، این امر برای او مشقتآور خواهد بود. در نتیجه، روایت دلالت بر این دارد که

فوریت و ترتیب در قضای نمازها الزامنیست.بنابراین، بهنظر مرسد این روایت نیز بهخوب بر مواسعه دلالت دارد.

استدلال به روایت اسماعیل بن جابر
شهید در کتاب ذکری[6] روایت از اسماعیل بن جابر نقل مکند که چنین بیان مدارد:

محمدُ بن م الشَّهِيدُ ف اَلذِّكرى عن اسماعيل بن جابِرٍ قَال: سقَطْت عن بعيرِي فَانْقَلَبت علَ ام راس فَمثْت سبع عشْرةَ لَيلَةً
مغْم علَ فَسالْتُه عن ذَلكَ فَقَال اقْضِ مع كل صلاة صلاةً.[7]

 اسماعیل بن جابر گفت: از شترم افتادم و با سر به زمین برخورد کردم. 17 روز بیهوش بودم، پس از آن، از امام (علیهالسلام)
درباره تلیف این 17 روز سؤال کردم. امام (علیهالسلام) فرمودند: همراه با هر نمازی، ی نماز قضا بخوان.

از عبارت «اقض مع کل صلاة صلاة» بهخوب دلالت بر مواسعه و عدم فوریت استفاده مشود، زیرا امام نفرمودند که نمازها
را فوراً و یجا قضا کند، بله فرمودند آنها را تدریجاً و همراه با نمازهای روزانه انجام دهد.

اشال اول مرحوم شیخ: تعارض با قاعده ما غلب اله
مرحوم شیخ بر این روایت اشال مگیرد و مگوید که ظاهر این روایت بر وجوب قضا بر مغمعلیه (فرد بیهوش) دلالت دارد.

این در حال است که روایات متعددی داریم که بیانر آن است که قضا بر مغمعلیه واجب نیست.

بالعذر». یعن ه أولالعباد فال ه علگوید: «ما غلب الشد. این قاعده م ه این موضوع بررسدر بحث قاعده ما غلب ال قبلا
اگر امری خارج از اختیار انسان بوده و به خداوند منتسب است (مانند بیهوش یا کما)، چنین شخص معذور است و قضا بر
او واجب نیست، بعنوان مثال، اگر کس ی سال در کما باشد و سپس به هوش آید، طبق این قاعده، قضا بر او واجب نیست.
روایات متعددی نیز در تأیید این قاعده وجود دارد. در این روایات، بهویژه درباره مغمعلیه، تأکید شده است که اگر انسان به
دلیل عذری نتواند وظیفهای را انجام دهد، معاف است. بنابراین، این روایت که بهظاهر قضا را بر مغمعلیه واجب مداند، با

روایات مربوط به قاعده ما غلب اله در تعارض است. شیخ این تعارض را بهعنوان اشال وارد مطرح کرده است.

فرض کنیم قاعده ما غلب اله، قضا را واجب نداند، اما اگر کس بخواهد نمازش را قضا کند و ترتیب در قضا واجب باشد،
امام (علیهالسلام) باید این ترتیب را بیان مکردند. در این روایت، امام (علیهالسلام) فقط مفرمایند: «اقض مع کل صلاة

صلاة». این دستور، عدم وجوب ترتیب را نیز مرساند و تأییدی بر این است که ترتیب در قضا لازم نیست.



ال دوم مرحوم شیخ: عدم وجود روایت در منابع حدیثاش
مرحوم شیخ اشال دیری بر این روایت وارد کرده و مفرماید که این روایت در کتب حدیث نیامده است. ممن است شهید

این روایت را از کتاب متعلق به اسماعیل بن جابر نقل کرده باشد یا از کتاب دیر که سخن امام (علیهالسلام) را به اسماعیل
نسبت داده است. از اینرو، ممن است این روایت، سخن امام (علیهالسلام) نباشد و صرفاً نظر یا فتوای اسماعیل بن جابر

باشد. همین مسئله موجب تضعیف اعتبار این روایت و تمس به آن مشود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏انصاری، مرتض بن محمدامین، «رسائل فقهیة (انصاری)»، ص 307.

[2] ‏همان.
[3] به تقریر جلسه دوم و سوم سال جاری رجوع کنید.

[4] ‏نوری، حسين بن محمد تق‏، «مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل‏»، ج 6، ص 430.
[5] ‏انصاری، رسائل فقهیة (انصاری)، ص 308.

[6] ‏شهید اول، محمد بن م، «ذکری الشیعة ف أحام الشریعة»، ص 134.
[7] ‏حر عامل، محمد بن حسن، «تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة»، ج 8، ص 267، حدیث 15.

منابع
.1414 ،ر الإسلامبن محمدامین، رسائل فقهیة (انصاری)، 1 ج، قم ‐ ایران، مجمع الف ‏‏انصاری، مرتض

‏حر عامل، محمد بن حسن، تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، قم ‐ ایران، مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)
لإحیاء التراث، 1416.

‏شهید اول، محمد بن م، ذکری الشیعة ف أحام الشریعة، بجا، 1430.
‏نوری، حسين بن محمد تق‏، مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل‏، قم، مؤسسة آل البيت عليهم السلام‏، 1408.


