
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۰۳ آذر ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 33 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
در جمعبندی اشالات بر کلام محقق نائین باید گفت اولا اشالات مرحوم امام و مرحوم والد بر محقق نائین تمام است و

اینه همهی قضایای حقیقیه به قضیهی شرطیه بازگردند کلیت ندارد. ثانیاً اینه گفته شود هر متعلق المتعلق اگر غیراختیاری
است، باید مفروض الوجود باشد این نیز کلیت ندارد. ملاک برای مفروض الوجود بودن قید این است که اگر مفروض نباشد،
خطاب لغو باشد. اشال دیر اینه قصد امر قید واجب است و نه وجوب، پس لازم نیست مفروض الوجود باشد. به عبارت
دیر و با قطع نظر از اینه آیا قید واجب است یا وجوب، قصد امر فعل اختیاری ملف است و مانند طهارت ثوب مباشد.

ی اشال هم از مرحوم امام بر فرمایش ایشان وارد است مبن بر اینه اگر قصد امر را مفروض الوجود هم بدانیم، تصور آن
در حالیه مرآت خارج باشد ممن است، همان طور که در تمام افعال اختیاری انسان این تصور واقع مشود. اینها چهار

اشال هستند که بر فرمایش محقق نائین وارد است.

ر برای استحاله از محقق اصفهاندی وجه
محقق اصفهان تمام وجوه استحاله در کلام مرحوم آخوند را مورد مناقشه قرار داده و فرمود هیچ کدام از وجوه، چه در

مرحلهی جعل یا فعلیت و یا امتثال، وارد نیست. بله! محذوری در اینجا وجود دارد که بنا بر آن، اخذ قصد امر در متعلق محال
است. ایشان مفرماید:

متعلّق الأمر يقتض الأمر ف الأمر محذور آخر : و هو لزوم عدمه من وجوده، وذلك لأن أخذ الإتيان بداع نعم لازم التقييد بداع
اختصاص ما عداه بالأمر؛ لما سمعت من أن الأمر لا يدعو إلا إل ما تعلّق به ، وهو مساوق لعدم أخذه فيه؛ إذ لا معن لأخذه فيه

إلا تعلّق الأمر بالمجموع من الصلاة والإتيان بداع الأمر، فيلزم من أخذه فيه عدم أخذه فيه، وما يلزم من وجوده عدمه محال.[1]

.آید و ما یلزم من وجوده العدم محالاگر مولا قصد امر را در متعلق اخذ کند، از اخذ این قید در متعلق عدم اخذ لازم م
استحالهی کبری روشن است به این صورت که اگر وجود چیزی مساوق با عدم آن شد محال است و ما نحن فیه از این قسم

است. اگر مولا بوید «صل مع قصد الأمر»، به این معناست که غیر امر را، یعن صلاة را، به قصد امر بیاور، پس امر به نماز
تعلق گرفته است و قصد امر هیچ امری ندارد. لازمهی تقیید متعلق به قصد امر این است که صلاة متعلق امر باشد و ما عدای

امر که همان فعل باشد اختصاص به امر داشته باشد و قصد امر در متعلق امر نباشد. به عبارت دیر، در قصد امر که به عنوان
قیدِ متعلّق آمده است، سوال مکنیم که متعلق آن امر در قصد امر چیست؟ طبق قانون «أن الأمر لا يدعو إلا إل ما تعلّق به» باید

گفته شود که متعلق آن امر در قصد الامر همان ذات صلاة است؛ چرا که طبق فرض، متعلّق عبارت است از «صلاة مع قصد
الامر» و امر جز به متعلق خود به چیز دیری دعوت نمکند. اصلا معنای «صلاة مع قصد الامر» که متعلّق است این است که

ذات صلاة متعلق است. پس اگر قصد الامر را قید متعلق قرار دهیم لازم مآید که ذات صلاة متعلق شود و قصد الامر قید
متعلق نباشد، یعن یلزم من وجوده – وجود قید در متعلق – عدمه – عدم وجود قید در متعلق.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ر، اگر قصد امر قید برای متعلق قرار گیرد به این معناست که امر به مجموع و مرکب تعلق گرفته است که یبه عبارت دی
جزء آن صلاة و جزء دیر آن قصد امر است. قصد امر که قید متعلق است هم ملف را دعوت مکند که متعلق را به قصد امر

بیاورد که به این معناست که متعلق، خودش بدون قصد امر است. بنابراین، از مقید کردن متعلق لازم مآید که متعلق بدون
قصد امر باشد و هو لزوم عدمه من وجوده که محال است. محقق اصفهان سپس در ادامه مفرماید:

ومن الواضح أن عبارته ـ قدس سره ـ هنا غير منطبقة عل بيان هذا المحذور، وإلا لان المناسب أن يقال: لا ياد يمن الأمر
بإتيانها بقصد امتثال أمرها، لا أنّه لا يمن إتيانها بقصد امتثال أمرها.[2]

عبارت مرحوم آخوند را نمتوان به محذوری که بیان شد حمل کرد. محقق خراسان فرمود:

و ذلك لاستحالة أخذ ما لا ياد يتأتّ إلا من قبل الأمر بشء ف متعلّق ذاك الأمر مطلقا ‐ شرطا أو شطرا ‐ . فما لم تن نفس
الصلاة متعلّقة للأمر لا ياد يمن إتيانها بقصد امتثال أمرها.[3]

محقق اصفهان مفرماید اگر این عبارت درصدد بیان محذوری است که مطرح کردهایم، در این صورت مناسب این بود که
مرحوم آخوند بفرماید: «لا ياد يمن الأمر بإتيانها بقصد امتثال أمرها» نه اینه بوید «أنّه لا يمن إتيانها بقصد امتثال أمرها».

عبارت مرحوم آخوند ظهور در این دارد که اتیان ممن نیست که در مقام بیان استحاله در مرحلهی امتثال است، همچنان که
صدر کلام ایشان نیز در مقام بیان استحاله در مرحلهی جعل است. این عبارت آخوند یعن اگر مولا قصد امر را در متعلق اخذ
کند، ملف قدرت بر امتثال ندارد، که البته بعداً از این محذور به این صورت پاسخ دادند که ملف در هنام جعل قدرت ندارد،

اما در هنام امتثال قدرت پیدا مکند و همین مقدار کاف است. اما محذوری که محقق اصفهان بیان کرده است، نتیجهاش این
است که امر محال است از آن جهت که از وجود قید، عدم آن لازم مآید، نه اینه محذور به قدرت برگردد. ایشان در ادامه

مفرماید:

نعم هذا المحذور ـ أيضا ـ إنما يرد إذا اخذ الإتيان بداع الأمر بنحو الجزئية، أو بنحو القيدية، فإنّ لازم نفس هذا الجزء أو القيد
تعلّق الأمر بذات الصلاة ، ولازم جعل الأمر داعيا إل المجموع أو إل المقيد ـ بما هو مقيد ـ عدم تعلّق الأمر ببعض الأجزاء بالأسر

أو بذات المقيد.

وأما إذا تعلق الأمر بذات المقيد ـ أي بهذا الصنف من نوع الصلاة وذات هذه الحصة من حصص طبيع الصلاة ـ فلا محذور من
هذه الجهة أيضا لفرض عدم أخذ قصد القربة فيه، وإن كان هذه الحصة خارجا لا تتحقّق إلا مقرونة بقصد القربة ، فنفس قصر

الأمر عل هذه الحصة كاف ف لزوم القربة ، وحيث إن ذات الحصة غير موقوفة عل الأمر ، بل ملازمة له عل الفرض ، فلا
ينبعث القدرة[4] عليها من قبل الأمر بها ، بل حالها حال سائر الواجبات ـ كما سيجء إن شاء اله تعال ـ مع أن إشال القدرة

[7].[6]مندفع ـ أيضا ـ بما تقدّم[5] وما سيأت

یعن این محذور در صورت صحیح خواهد بود که قصد امر جزء متعلق قرار گیرد، و الا اگر به عنوان شرط آن باشد، دیر از
وجود قید، عدم آن لازم نمآید. اگر قصد امر جزء باشد، به این معناست که امر به ذات صلاة تعلق پیدا کرده است در حالیه
ه در آن متعلق، قصد امری نیست، از آن رو که الأمر لا یدعوا اقصد امر نیز به عنوان جزء متعلق لازم الاتیان است و حال آن

إل ذات الصلاة و این همان محذوری است که محقق اصفهان بیان کردهاند، و الا اگر قصد امر شرط باشد، امر از اول به ذات
صلاة تعلق پیدا کرده است و بعد مولا شرط کرده است که باید قصد امر را هم بیاوری.

نقد محقق خوئ به تمام وجوه استحاله



محقق خوئ ابتدا وجوه استحاله را بیان کردند به این صورت که سه وجه از محقق نائین و دو وجه هم از محقق اصفهان ذکر
کرده و سپس به بیان نتهای مپردازد که به اعتقاد ایشان، تمام وجوه پنجگانه را باطل مکند. ایشان مفرماید:

و لن تندفع تلك الوجوه بأجمعها ببيان نتة واحدة. و تفصيل ذلك قد تقدم ف صدر المبحث ان الواجب عل قسمين: تعبدي و
هو ما يعتبر فيه قصد القربة فلا يصح بدونه. و توصل و هو ما لا يعتبر فيه قصد القربة فيصح بدونه. هذا من ناحية. و من ناحية
أخرى يمن تصوير الواجب التعبدي عل أنحاء: (الأول) ان يون تعبدياً بافة اجزائه و شرائطه، (الثان) ان يون تعبدياً باجزائه

مع بعض شرائطه: (الثالث) ان يون تعبدياً ببعض اجزائه دون بعضها الاخر.

.الواقع الموضوع اما النحو الأول فالظاهر انه لا مصداق له خارجاً و لا يتعدى عن مرحلة التصور إل

و اما النحو الثان فهو واقع كثيراً ف الخارج، حيث ان أغلب العبادات الواقعة ف الشريعة المقدسة الإسلامية من هذا النحو منها
الصلاة مثلا، فان اجزائها بأجمعها اجزاء عبادية. و اما شرائطها فجملة كثيرة منها غير عبادية، و ذلك كطهارة البدن و الثياب و

استقبال القبلة و ما شاكل ذلك، فانها رغم كونها شرائط للصلاة تون توصلية و تسقط عن الملف بدون قصد التقرب. نعم
ون عبادياً فلو صلذلك ان تقييد الصلاة بتلك القيود أيضاً لا ي الطهارة الثلاث خاصة تعبدية فلا تصح بدونه. و أضف إل

الملف غافلا عن طهارة ثوبه أو بدنه ثم انشف كونه طاهرا صحت صلاته مع ان الملف غير قاصد للتقيد فضلا عن قصد
التقيد بالطهارات الثلاث أيضا كذلك. و من هنا لو صل التقرب به فلو كان أمراً عبادياً لوقع فاسداً، لانتفاء القربة به، بل الأمر ف

غافلا عن الطهارة الحدثية ثم بان انه كان واجداً لها صحت صلاته، مع انه غير قاصد لتقيدها بها فضلا عن إتيانه بقصد القربة،
هذا ظاهر.

و اما النحو الثالث و هو ما يون بعض اجزائه تعبدياً و بعضها الآخر توصلياً فهو امر ممن ف نفسه و لا مانع منه، الا انا لم نجد
لذلك مصداقاً ف الواجبات التعبدية الأولية كالصلاة و الصوم و ما شاكلها حيث انها واجبات تعبدية بافة اجزائها. و لن يمن

الواجبات العرضية، و ذلك كما إذا افترضنا ان واحداً مثلا نذر بصيغة شرعية الصلاة مع إعطاء درهم بفقير عل فرض وجوده ف
نحو العموم المجموع بحيث يون المجموع بما هو المجموع واجباً و كان كل منهما جزء الواجب، فعندئذ بطبيعة الحال يون
مثل هذا الواجب مركباً من جزءين: أحدهما: تعبدي و هو الصلاة. و ثانيهما توصل و هو إعطاء الدرهم. و كذلك يمن وجوب

مثل هذا المركب بعهد أو يمين أو شرط ف ضمن عقد أو نحو ذلك. فالنتيجة انه لا مانع من الالتزام بهذا القسم من الواجب
التعبدي إذا ساعدنا الدليل عليه. هذا من ناحية.

الأمر باجزائه و ينبسط عل و من ناحية أخرى ان الأمر المتعلق بالمركب من عدة أمور فبطبيعة الحال ينحل بحسب التحليل إل
المجموع فيون كل جزء منه متعلقاً لأمر ضمن و مأموراً به بذلك الأمر الضمن مثلا الأمر المتعلق بالصلاة ينحل بحسب الواقع
إل الأمر بل جزء منها و يون لل منها حصة منه المعبر عنها بالأمر الضمن، و مرد ذلك إل انحلال الأمر الاستقلال، إل عدة

أوامر ضمنية حسب تعدد الاجزاء.

و لن هذا الأمر الضمن الثابت للاجزاء لم يثبت لها عل نحو الإطلاق مثلا الأمر الضمن المتعلق بالتبيرة لم يتعلق بها عل نحو
الإطلاق، بل تعلق بحصة خاصة منها و ه ما كانت مسبوقة بالقراءة، و كذا الأمر الضمن المتعلق بالقراءة فانه انما تعلق بحصة
خاصة منها و ه ما كانت مسبوقة بالركوع و ملحوقة بالتبيرة، و كذلك الحال ف الركوع و السجود و نحوهما و عل ضوء ذلك

يترتب ان الملف لا يتمن من الإتيان بالتبيرة مثلا بقصد أمرها بدون قصد الإتيان بالاجزاء الباقية، كما لا يتمن من الإتيان
بركعة مثلا بدون قصد الإتيان ببقية الركعات: و ان شئت قلت: ان الأمر الضمن المتعلق بالاجزاء يتشعب من الأمر بالل، و ليس

أمراً مستقلا ف مقابله، و لذا لا يعقل بقائه مع انتفائه. و من المعلوم ان الأمر المتعلق بالل يدعو الملف إل الإتيان بجميع الاجزاء
لا إل الإتيان بجزء منها مطلقا و لو لم يأت بالاجزاء الباقية، هذا إذا كان الواجب مركباً من جزءين أو أزيد و كان كل جزء أجنبياً



عن غيره وجوداً و ف عرض الآخر.

و أما إذا كان الواجب مركباً من الفعل الخارج و قصد امره الضمن كالتبيرة مثلا إذا افترضنا ان الشارع أمر بها مع قصد
لف به بقصد امره كذلك، اما الفعل الخارجالم لا جزئيه و سقوط امره إذا أتتحقق الواجب ب ال ففلا إش امرها الضمن
فواضح، لفرض ان الملف أت به بقصد الامتثال، و أما قصد الأمر فأیضاً كذلك، لأن تحققه و سقوط امره لا يحتاج إل قصد

امتثاله، لفرض انه توصل. و بلمة أخرى ان الواجب ف مثل الفرض مركب من جزء خارج و جزء ذهن و هو قصد الأمر و قد
تقدم ان الأمر المتعلق بالمركب ينحل إل الأمر بل جزء جزء منه، و عليه فل من الجزء الخارج و الجزء الذهن متعلق، للأمر

الضمن غايته ان الأمر الضمن المتعلق بالجزء الخارج تعبدي فيحتاج سقوطه إل قصد امتثاله، و الأمر الضمن المتعلق بالجزء
الذهن توصل فلا يحتاج سقوطه إل قصد امتثاله. هذا من ناحية. و من ناحية أخرى قد سبق انه لا محذور ف ان يون الواجب

.مركباً من جزء تعبدي و جزء توصل

فالنتيجة عل ضوء هاتين الناحيتين ه انه لا مانع من أن يون مثل الصلاة أو ما شاكلها مركباً من هذه الاجزاء الخارجية مع
قصد أمرها الضمن و عليه فبطبيعة الحال الأمر المتعلق بها ينحل إل الأمر بتلك الأجزاء و بقصد امرها كذلك فيون كل منها
فقد تحقق الواجب و سقط. و قد عرفت ان الأمر الضمن لف بها بقصد امرها الضمنالم فعندئذ إذا أت ،متعلقا لأمر ضمن

المتعلق بقصد الأمر توصل فلا يتوقف سقوطه عل الإتيان به بقصد امتثال امره. و من هنا يفترق هذا الجزء و هو قصد الأمر عن
غيره من الاجزاء الخارجية، فان قصد الأمر الضمن ف المقام محقق لتمامية المركب فلا حالة منتظرة له بعد ذلك، و هذا بخلاف

غيره من الاجزاء الخارجية. فانه لا يمن الإتيان بجزء بقصد امره الا مع قصد الإتيان ببقية اجزاء المركب أيضا بداع امتثال امره،
مثلا لا يمن الإتيان بالتبيرة بقصد امرها الا مع قصد الإتيان ببقية اجزاء الصلاة أيضا بداع امتثال امرها و الا لان الإتيان بها

كذلك تشريعاً محرماً، لفرض عدم الأمر بها الا مرتبطة ببقية الاجزاء ثبوتاً و سقوطاً.[8]

قسم از واجبات تعبدی واجبات فرماید این است که[9] واجبات تعبدی چند قسماند. یم تهای که محقق خوئخلاصهی ن
هستند که تمام اجزاء و شرایط واجب، تعبدی است. ظاهراً چنین واجب هیچ مصداق خارج ندارد و تنها مجرد تصور است.

قسم دیر از واجبات تعبدی واجبات هستند که تمام اجزاء آن تعبدی ولن بعض از شرایطش تعبدی و بعض دیر از شرایطش
توصل است. چنین واجب مثالهای زیادی دارد و اغلب عبادات در شریعت از این قسم است. تمام اجزاء نماز، تعبدی است،

اما بعض از شرایط آن مثل طهارت از خبث، یعن طهارت لباس و بدن، استقبال و مانند آن هم توصل هستند و لازم نیست
اتیان آنها به قصد قربت انجام شود.

قسم سوم از واجبات تعبدی آن است که بعض از اجزائش تعبدی و بعض دیر از اجزائش توصل است. این مورد ف نفسه
ممن است و مانع ندارد، اما در واجبات متعارف شرع مصداق برای آن یافت نشده است، گرچه در واجبات بالعرض

متوان برای آن مصداق در نظر گرفت، مثل اینه اگر کس نذر کند که اگر حاجت او برآورده شد، دو رکعت نماز بخواند و
ی درهم به فقیری بدهد.[10] دو رکعت نماز در اینجا تعبدی است ول إعطاء درهم به فقیر توصل مباشد. بنابراین چنین

واجب ثبوتاً ممن است و استحالهای ندارد ولن در واجبات اصل مثال برای آن نیست و باید در واجبات بالعرض برای آن
مثال یافت.

اما مطلب عمده در فرمایش محقق خوئ که جواب از تمام وجوه استحاله مباشد این است که امر به مرکبِ دارای اجزاء، به
اوامر ضمن متعددی انحلال پیدا مکند. مثلا امر به صلاة مشتمل بر ی امر ضمن به تبیرة الإحرام و ی امر ضمن به

منحل به این اوامر ضمن است و امر به کل از نماز دارای امر ضمن قرائت و همین طور رکوع و سجده و ... است. هر جزئ
مشود. البته این امر به اجزاء به صورت مطلق ثابت نیست، بله امر به حصهی خاص از نماز تعلق پیدا کرده است. امر به
رکوع تعلق پیدا کرده است به رکوع که قبل از آن تبیرة الإحرام و بعد از آن سجده قرار دارد و این حصهی خاص از رکوع



است.

اما وقت مولا امر مکند به صلاة با قصد امر، صلاة به عنوان جزئ از این واجب دارای ی امر ضمن است و قصد امر نیز
ن امری که به صلاة تعلق پیدا کرده است تعبدی و امری که به قصد امر تعلق پیدا کرده است توصلری دارد، لدی امر ضمن

دهد به این معناست که اتیان رکوع به قصد امرِ ضمنلف رکوع را در کنار سجده به عنوان جزء صلاة قرار مم است. وقت
آن ممن نیست مر اینه جزء مسبوق و ملحوق آن نیز به قصد امتثال امر ضمنشان اتیان شوند. رکوع که مطلوب شارع

است زمان اتیان مشود که حصهی خاص آن تحقق پیدا کند. اما در قصد امر اینطور نیست. فرق بین این جزء با اجزاء دیر
اش قصد شود. اما وقتر به قصد امر ضمنه جزء دیر اینن نیست مآنها مم اجزاء اتیان امر ضمن این است که در باق

صلاة به قصد امر ضمن آن اتیان شود، قصد امر – یعن آن جزء دیر – هم محقق شده است و بعد از آن دیر حالت
منتظرهای وجود ندارد، زیرا قصد امر که تعبدی نیست تا در اتیان آن شرط شود که حصهی خاص آن باید موجود شود. اگر
لازم بود که قصد امر هم به قصد امر اتیان شود، در این صورت باید مانند دیر اجزاء اتیان مشد، ول وقت گفته شود که

قصد امر توصل است، همین که صلاة با قصد امر امتثال شود کاف است در اینه جزء دیر، یعن قصد امر هم محقق گردد.

بنابراین در کلام محقق خوئ چند مطلب وجود دارد: اولا مسئلهی انحلال امر به اوامر ضمن مطرح است و ثانیاً مرکب عبادی
شامل جزء تعبدی و جزء توصل است. در چنین مرکب، اجزاء تعبدی باید به صورت حصهی خاص خود اتیان شوند، و لن

آن جزء توصل چنین ویژگ و خصوصیت ندارد. محقق خوئ بعد از بیان این نته، به نقد و بررس وجوه استحاله مپردازند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 327.

[2]. ‏همان، ج 1، 327.
[3]. ‏محمد کاظم آخوند خراسان، کفایة الأصول (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430)، ج 1، 140-139.

[4]. قولنا : ( فلا ينبعث القدرة . . الخ ) .
نعم لا ينبعث بلا واسطة ، واما مع الواسطة فلا ، وذلك لأن ذات الحصة معلومة لقصد الأمر فترشح الأمر الغيري إليه ، مع أنه لا

قدرة عل هذه المقدمة المنحصرة إلا من قبل الأمر، فيتوقف الأمر عل القدرة عل متعلّقه بواسطة المقدمة المنحصرة، توقّف
المشروط عل شرطه ، ويتوقف القدرة عل المقدمة عل الأمر بذيها توقّف المسبب عل سببه ، والجواب ما ف الحاشية الآتية (

منه عف عنه ) .
[5]. التعليقة : 167 ، عند قوله : ولا يخف عليك .

[6]. ف التعليقة الآتية : 169 .
[7]. ‏اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ج 1، 328-327.

[8]. ‏ابوالقاسم خوی، محاضرات ف أصول الفقه، محمد اسحاق فیاض (قم: دارالهادی، 1417)، ج 2، 168-164.
[9]. این نته در کلمات محقق عراق هم وجود دارد، همان طور که قبلا از ایشان نقل کردهایم.

[10]. مانند این مثال در کلمات محقق عراق هم وجود دارد.

منابع
‐‏آخوند خراسان، محمد کاظم‏. کفایة الأصول. 3 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.

‐‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.
‐‏خوی، ابوالقاسم‏. محاضرات ف أصول الفقه. محمد اسحاق فیاض. 5 ج. قم: دارالهادی، 1417.


