
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۲۸ آبان ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 31 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
اشال مرحوم روحان بر محقق خوئ معنای محصل ندارد. اینه گفته شود اگر قید را مستقّ در نظر بیریم، لازم نیست
مفروض الوجود باشد و اگر تحت عنوان قدرت قرار گیرد، به ملاک قدرت باید مفروض الوجود باشد، از این بیان روشن

نمشود که آیا امر در قصد امر باید مفروض الوجود باشد یا خیر. محقق خوئ با برهان ثابت کرده است که لازم نیست امر را
مفروض الوجود قرار دهیم. اما اولین اشال ما بر محقق خوئ این است که ایشان اشال محقق نائین نسبت به مقام فعلیت و

امتثال را حل کردهاند، اما نسبت به مقام انشاء، اشال محقق نائین در جای خود باق است. اشال دوم این است که محقق
خوئ بین «أوفوا بالعقود» و «لا تشرب الخمر» از نظر ظهور عرف فرق گذاشته است و فرمود عقد به لحاظ ظهور عرف خطاب

باید مفروض الوجود دانسته شود ول در تحریمیات این گونه نیست. اشال ما بر این مطلب آن است که اگر به عرف مراجعه
شود، بین این دو خطاب فرق نمگذارد. این مطلب آقای خوئ در اینجا با آنچه در باب ترتّب فرمود منافات دارد و در آنجا به
نحو کبرای کلیه گفتهاند که تمام قضایای حقیقیه به قضایای شرطیه برمگردند. اما در اینجا گفتهاند بعض از قضایای حقیقیه
به شرطیه برمگردند و بعض دیر خیر! علاوه بر آن، در صورت که خمر موجود نشده باشد اگر حم به حرمت شرب شود،

لغو است.

ال اول مرحوم امام بر محقّق نائیناش
بحث در بررس کلام محقق نائین است. مرحوم امام چند اشال بر فرمایش ایشان وارد مکنند. محقق نائین فرمود اگر قصد
امر در متعلق اخذ شود هم در مقام انشاء، هم در مقام فعلیت و هم در مقام امتثال با محذور استحاله مواجه خواهیم شد. مرحوم

امام در اشال اول خویش مفرماید اینه بوییم همهی قضایای شرعیه از قبیل قضایای حقیقیه هستند حت قضایای که از
شارع به صیغهی انشاء صادر شدهاند قابل پذیرش نیست. ایشان مفرماید:

و أما الوجه الثالث: ففيه: أولا: أنّ جعل الأحام من قبيل القضايا الحقيقية ‐ حتّ ما صدر من الشارع بصيغة الإنشاء ‐ غير
صحيح جدّاً، و سيأت لب القول فيها ف مبحث العموم و الخصوص، فانتظر.[1]

قضایای حقیقیه ی قسم از قضایای حملیهی خبریهاند، یعن قضایای حملیهی خبریه مقسم برای قضایای خارجیه و طبیعیه
مباشند. اگر در شریعت، قضایای به صورت حملیه آمده باشد، ممن است بوییم که آنها از نوع قضایای حقیقهاند، اما آن
مواردی که به صیغهی انشاء صادر شدهاند، مثل اینه مولا فرموده است «أقیموا الصلاة»، دیر این قسم را نمتوان از سنخ

قضایای حقیقیه به شمار آورد. پس اینه مرحوم نائین فرمود قضایای شرعیه به قضایای حقیقیه برمگردند و قضایای حقیقیه
نیز از نوع قضایای شرطیه هستند مثل «له علَ النَّاسِ حج الْبيتِ من استَطَاعَ الَيه سبِيً»[2] به این صورت که بوییم «إذا وجد

المستطیع ف الخارج یجب علیه الحج»، مطلب صحیح نیست. محقق نائین معتقد است در این قضیهی شرطیه، شرط همان
موضوع، و جزا و تال عبارت از حم است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اشال به ایشان این است که در مانند «أقیموا الصلاة» چونه به ی قضیهی شرطیه بازمگردد؟ وجوب اقامهی صلاة به
عنوان حم است و بنا بر مبنای محقق نائین، این قضیه به تعداد ملفین انحلال پیدا مکند و حم وجوب صلاة بر ذمهی زید و

عمرو و بر مرود. اگر به هر ی از این افراد گفته شود نماز بر تو واجب است، آیا باز هم چنین قضیهای به ی قضیهی
شرطیه بازمگردد؟ شارع به جای اینه به ت ت افراد بوید نماز واجب است، به نحو کل فرموده است «أقیموا الصلاة».
ملفین اعم از محقّقة الوجود و مقدّرة الوجودند. کسان که الآن مخاطب تلیف هستند و باید آن را انجام دهند، تلیف در حق
آنها فعل شده است و دیر معنا ندارد گفته شود اگر ملف یافت شد، صلاة بر او واجب است؛ چرا که تلیف الآن بر ذمهی

آنها قرار داده شده و فعل است.

بله! ممن است در زمان جعل وجوب حج، هیچ کس مستطیع نباشد و مولا بوید اگر مستطیع موجود شد، حج بر او واجب
است. چنین موردی به قضیهی شرطیه برمگردد، اما در مانند صلاة که تلیف انحلال پیدا کرده است به ملفین موجود و

کسان که تا روز قیامت ملف خواهند شد،[3] در این صورت بازگشت قضیهی شرعیه به شرطیه باید نسبت به همهی آنها معنا
داشته باشد. اما نسبت به ملفین موجود در هنام خطاب، چونه متوان این خطاب را به ی قضیهی شرطیه بازگرداند؟

مرحوم والد ما نیز همین اشال مرحوم امام را با این توضیح فرمودهاند که:

اولا: آيا تمام قضايا و يا نوع قضاياي كه متضمن احام شرعيهاند، بهصورت قضيۀ حقيقيه مباشند؟ قضيۀ حقيقيه، ي از
اقسام قضيۀ حمليه خبريه است. قضيه «المستطيع يجب عليه الحج» را متوان قضيۀ حقيقيه دانست[4] ول آيا چونه متوان

(أقيموا الصلاة) و (آتوا الزكاة) و (أوفوا بالعقود) را قضيۀ حقيقيه دانست؟ اينها جملۀ انشائيه و از طريق هيئت افْعل است و
متضمن بيان حم است و معنا ندارد ما اسم اينها را قضيۀ حقيقيه بذاريم. در باب معاملات هم مهمترين مسئله (أوفوا

بالعقود) است كه در تمام معاملات، بهعنوان ملاك مطرح است. و يا در باب عهد، قرآن مفرمايد: (أوفُوا بِالعهد إنّ العهد كانَ
مسئولا)[5] و يا در مورد نذر داريم: (و ليوفوا نذورهم)[6]. آيا متوان اين سنخ ادلّه را ‐ كه تقريباً اكثر ادلّۀ متضمن احام

است ‐ قضيۀ حقيقيه دانست؟ حت قضيۀ «المستطيع يجب عليه الحج» قضيهاى است كه از ادلّه و روايات به دست آوردهاند و
ا آيۀ شريفه اينگونه عنوان نرده است. آيه مگويد: (له عل النّاسِ حج البيتِ من استَطاعَ إليه سبيلا)،[7] مر اينه بتوانيم از
«من استطاع» عنوان «المستطيع يجب عليه الحج» را بهصورت يك قضيۀ حقيقيه درآوريم. ثانياً: برفرض كه (أقيموا الصلاة) هم

مانند «المستطيع يجب عليه الحج» بهعنوان قضيۀ حقيقيه مطرح باشد، ول آنچه شما گفتيد كه «همۀ قضاياى حقيقيه، به
ان دارد. مثلاه اماز قضاياى حقيقي ه اين مطلب تنها در مورد بعضكنند» مورد قبول ما نيست بله رجوع مقضاياى شرطي

قضيۀ «المستطيع يجب عليه الحج» را متوان به قضيۀ «أيها الملّفون إذا استطعتم يجب عليم الحج» درآورد ول برفرض كه
ما از اشال اول صرفنظر كنيم و بپذيريم كه (أقيموا الصلاة) قضيۀ حقيقيه است، چونه متوانيم آن را بهصورت قضيۀ

شرطيه درآوريم؟ اگر بخواهيم آن را بهصورت قضيۀ شرطيه درآوريم، جزايش عبارت از «وجوب اقامۀ صلاة» است ول آيا
شرط آن چيست؟ چيزى نداريم كه بتوانيم شرط قرار دهيم.[8]

در جای که موضوع یعن ملف ی عنوان زائدی پیدا کند مثل عنوان مستطیع، مانع ندارد که بوییم خطاب مولا به قضیهی
شرطیه برمگردد؛ یا به نحو کلتری بوییم در جای که قید در اختیار ملف نیست، مثل وقت، از سنخ قضایای شرطیه است،

ول محقق نائین به صورت کل فرمود تمام قضایای شرعیه از این قبیل هستند و این مطلب وجه ندارد. با این بیان، مبنای
ال خواهد شد. رجوع قضایای حقیقیه به قضیهی شرطیه در همهی موارد و به نحو کلدر وجه استحاله دچار اش محقق نائین

صحیح نیست، بله در بعض از قضایا درست است. به نظر ما اشال اول انصافاً اشال تام است.

ال دوم مرحوم امام بر محقّق نائیناش
مرحوم امام در اشال دوم خودشان به محقق نائین مفرماید اینه گفته شود همهی متعلق المتعلقات باید مفروض الوجود قرار

گیرند، این مطلب نیز ممنوع است و دلیل نداریم که در همهی موارد باید مفروض الوجود باشند. مرحوم امام مفرماید:



و ثانياً: أنّ ما ذكره قدس سره من أخذ المتعلّقات و قيودها مفروض الوجود ‐ فمع ممنوعيته ‐ كاف ف رفع الدور و ف دفع
تقدّم الشء عل نفسه؛ إذ فرض وجود الشء قبل تحقّقه غير وجوده واقعاً قبل تحقّقه؛ إذ تحقّق الأول بمان من الإمان؛ فإنّه لا
يحتاج إلا إل فرض فارض و تصور متصور، و أخذ الأمر مفروض الوجود فرضاً مطابقاً للواقع، لا يلزم منه التقدّم الممتنع، بل

يلزم منه فرض وجوده قبل تحقّقه.

و يوضح الحال: القيود المأخوذة ف متعلّقات الأحام مع كونها خارجة عن دائرة الاختيار؛ فقوله تعال: «اقم اَلصلاةَ لدُلُوكِ
اَلشَّمسِ ال غَسق اَللَّيل»[9] يح عن أنّ الأمر تعلّق بأمر مقيد بالوقت، و أنّه فرض تحقّق الوقت ف محلّه قبل وجوده، و هنا

نقول: إذا أمر الآمر بشء بقصد الآمر فقد أخذ الأمر مفروض الوجود؛ فرضاً مطابقاً للواقع، و لا معن لمطابقته إلا كونه متحقّقاً
ف محلّه.[10]

محقق نائین معتقد است میان متعلق و متعلق المتعلق فرق وجود دارد. تحصیل اول لازم است ول دوم باید مفروض الوجود
باشد. امر در قصد الامر، متعلق المتعلق است و از همین جهت باید مفروض الوجود قرار گیرد و لذا با استحالهی در مقام

انشاء، فعلیت و امتثال مواجه خواهد شد. مرحوم امام در اینجا هم مفرماید این مطلب دلیل ندارد. اساس کلام محقق نائین در
اینجا هم به این برمگردد که قضایای شرعیه به نحو قضایای شرطیه هستند و در قضایای شرطیه، شرط را باید مفروض الوجود
دانست. کثیری از علماء چنین برداشت از کلام محقق نائین داشتهاند؛ و لن قبلا هم بیان شد که اگر در کلام ایشان دقت کنیم،
علت مفروض الوجود قرار دادن متعلق المتعلق این نیست که قضایای شرعیه به قضایای شرطیه برمگردند، گرچه این مطلب
هم متواند دلیل باشد، بله دلیل ایشان این است که هر موضوع باید مفروض الوجود باشد. اینه گفتهاند «کل شرط موضوعٌ

و کل موضوع شرطٌ» یعن هر موضوع بما أنه موضوعٌ، و نه بما أنه شرطٌ، مفروض الوجود است.

اگر مولا بخواهد صلاة را واجب گرداند، باید ملف را در نظر آورد و وجود او را مفروض بیرد و سپس حم وجوب را بر نماز
بار کند. متعلق المتعلق نیز از نظر محقق نائین موضوع است و از این روست که باید مفروض الوجود باشد. در اینجاست که
اشال بر ایشان وارد مشود به اینه این کبرای شما صحیح نیست. اینه هر آنچه که متعلق المتعلق است باید موضوع باشد

مطلب قابل قبول نیست. بعض از متعلق المتعلقها موضوعاند، مثل استطاعت، اما بعض دیر از متعلق المتعلقها مثل
طهارت در نماز ارتباط با موضوع ندارند.

سابقاً نیز در مقام فرق میان متعلق و موضوع گفته شد که فرق اصل میان آنها همین است که متعلق، یدعوا إلیه، ول موضوع،
لا یدعوا إلیه. این تعبیر مهم است. فرق اساس میان متعلق و موضوع این است که لا یمن فرض المتعلق و لن یجب فرض

الموضوع. اگر متعلق مفروض الوجود باشد، تحصیل حاصل است و محال. اما موضوع را باید مفروض الوجود قرار داد،[11]
چه قائل باشیم که قضایای شرعیه به قضایای شرطیه برمگردند و چه این قول را نپذیریم. بنابراین اشال دوم مرحوم امام به

ایشان این است که دلیل نداریم که هر متعلق المتعلق را باید موضوع و مفروض الوجود بدانیم.

قبلا این مطلب مرحوم امام را به ملاک لغویت توضیح دادهایم و گفتیم که اگر قیدی مفروض الوجود نباشد، خطاب لغو خواهد
بود، لن الآن بر اساس این مطلب توضیح دادهایم که از نظر محقق نائین تمام متعلق المتعلقها به موضوع برمگردند و اشال
مرحوم امام این است که این مطلب دلیل ندارد. بنابراین، اگر محقق نائین قائل شود که تمام قضایای شرعیه به قضیهی شرطیه

برمگردد، اشال اول مرحوم امام وارد است و اگر ایشان مفروض الوجود بودن تمام متعلق المتعلقها را به نحو کل قائل
شود، اشال دوم مرحوم امام بر ایشان وارد خواهد بود.

ال سوم مرحوم امام بر محقّق نائیناش
اما اگر اشال اول و دوم را کنار بذاریم، اشال اصل مرحوم امام به محقق نائین این است که اگر امر را مفروض الوجود



بدانیم چه استحالهای لازم مآید؟ مر فرض وجود الشء قبل وجوده محال است؟ مرحوم امام مفرماید:

و أما الوجه الثالث: ‐ فمضافا إل منع لزوم أخذ مطلق المتعلقات و متعلقاتها مفروض الوجود ‐ أنه لو فرض لزومه لم يلزم
محذور، لأن أخذ الأمر مفروض الوجود فرضا مطابقا للواقع لا يلزم منه تقدم الشء عل نفسه، بل يلزم منه فرض وجود الشء

قبل تحققه، و هذا أمر غير مستحيل، بل واقع.

ون متحققا فمطابقته له أن ي ون أمره مفروض الوجود فرضا مطابقا للواقع، لأن معنفقوله: «صل بقصد الأمر» يجوز أن ي
محله، و هو كذلك، فما أن قوله: «صل ف الوقت» يون معن فرض وجوده أنه فرض تحقق الوقت ف محله، كذلك فيما نحن

فيه ‐ أيضا ‐ يمن ذلك.

مضافا إل ما سمعت من حال تقييد المأمور به بالقيود الخارجة عن تقوم الماهية.

فتحصل مما ذكرنا: أن المحذور إن كان ف عدم تعقل تصور الشء قبل وجوده فهو بمان من الفساد، ضرورة أن كل فعل
اختياري يون تصوره مقدما عل وجوده. و إن كان ف إنشاء الأمر عل الوجود المتصور فهو ‐ أيضا ‐ كذلك، لأن الصورة

الذهنية بقيودها متقدمة عل الأمر، فلا يلزم منه تقدم الشء عل نفسه. و إن كان ف فرض وجود الشء قبل وجوده، فهو ‐ أيضا
‐ بمان من الإمان، فلا محذور من هذه الجهات.[12]

مولا قبل از اینه امری در عالم خارج کند امر خود را فرض مکند، مثل اینه ملف قبل از اینه قصد امر را در خارج محقق
کند آن را تصور مکند. این، تصور الشء قبل وجوده است و در تمام افعال اختیاری انسان همین اتفاق مافتد. فاعل در تمام

افعال اختیاری خود فعل را ابتدا تصور مکند و بعد از تصور، آن فعل را در عالم خارج محقق مکند. به عبارت دیر، اگر قبول
کنیم که متلم باید وجود متعلق المتعلق را فرض کند، محذوری لازم نمآید؛ زیرا اینه محقق نائین مگوید متعلق المتعلق اگر

مفروض الوجود باشد، استحالهی در مقام جعل خواهد شد از آن رو که قبل از امر باید امری باشد و هذا توقف الشء قبل وجود
نفسه و یلزم وجود الشء قبل تحققه، در مقابل مگوییم این امری غیر مستحیل بله امری واقع است. اگر مولا امری کند که

قصد آن امر بعد از ملف صادر شود، این همان معنای مطابقت است.

ندارد؛ چون در تمام افعال اختیاری همینطور است. این تصور ی الان دارد و هیچ اشتصور امر قبل از تحقق آن ام
صورت ذهنیه است که جنبهی مرآتیت نیز دارد، لن حایت مکند از امری که در محل خود متأخر از امر، محقق مشود.

اینه تصور شیئ – قبل از اینه در عالم خارج محقق شود – در عالم ذهن موجود گردد با هیچ محذوری مواجه نیست،و لن
شخص تصور مکند امری را که در محل خود به صورت متأخر موجود خواهد شد. در عالم تصور تمام این امور ممن است،

حت اگر لازم باشد به صورت مفروض الوجود و متقدم فرض شود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. ‏روح اله خمین، تهذیب الأصول، جعفر سبحان تبریزی (تهران: مؤسسة تنظیم و نشر آثار الإمام الخمین (قدس سره)،

1381)، ج 1، 211.
[2]. آل عمران: 97.

[3]. بنا بر مبنای قدماء از اصولیان مگوییم خطاب فقط به حاضرین متوجه است و غائبین را از باب قاعدهی اشتراک داخل
مکنیم، اما بنا بر مبنای متأخرین، خطاب نسبت به ملفین در آینده نیز منحل شده است.



[4]. البته با قطع نظر از اين كلام مرحوم نائين كه قضاياى حقيقيه را ‐ در باطن ‐ به قضيۀ شرطيه ارجاع داده و از خبريه
بودن خارج مكند.

[5]. الإسراء: ۳۴
[6]. الحج: ۲۹

[7]. آل عمران: ۹۷
[8]. ‏محمد فاضل موحدی لنران، اصول فقه شیعه، محمود مل اصفهان و سعید مل اصفهان (قم: مرکز فقه ائمه اطهار

(ع)، ۱۳۸۱)، ج 3، 315-314.
[9]. الإسراء (١٧):٧٨.

[10]. ‏خمین، تهذیب الأصول، ج 1، 211.

[11]. این، مطلب است که قیاساتها معها.
[12]. ‏روح اله خمین، مناهج الوصول إل علم الأصول‏ (قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415)، ج 1،

.263-262

منابع
‐ ‏خمین، روح اله‏. تهذیب الأصول. جعفر سبحان تبریزی. 3 ج. تهران: مؤسسة تنظیم و نشر آثار الإمام الخمین (قدس سره)،

.1381
‐ ‏———‏. مناهج الوصول إل علم الأصول‏. قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415.

‐ ‏فاضل موحدی لنران، محمد‏. اصول فقه شیعه. محمود مل اصفهان و سعید مل اصفهان. 10 ج. قم: مرکز فقه ائمه
اطهار (ع)، ۱۳۸۱.


