
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۰۶ آبان ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 13 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

عرض کردیم تردیدی نیست که آیات شریفه منه از عمل به ظن عمومیت دارد و اختصاص به مسائل اعتقادی و اصول دین
ندارد و شامل مسائل فرعیه نیز مشود. در ادامه، بحث در این واقع شد که ادلهای که بعداً برای حجیت خبر واحد اقامه مکنیم،

نسبتش با این آیات چه مشود؟ احتمالات وجود دارد. احتمال اول که از کلام مرحوم شیخ، مرحوم آخوند و عده دیری از
بزرگان استفاده مشد این بود که این ادله عنوان مخصص را دارد. و آن را بررس کردیم. احتمال دوم حومت است.

بررس کلام مرحوم نائین در حومتِ ادلّهی حجیت خبر واحد بر آیات ناهیه

مرحوم محقق نائین اعل اله مقامه بر حسب آنچه که در صفحهی 160 از جلد 3 کتاب فوائد الاصول ذکر شده، ابتدا مثل
مرحوم شیخ و آخوند مسئله تخصیص را مطرح کرده و مفرمایند: اگر بپذیریم این آیات شریفه عمومیت دارد، ادله حجیت خبر
واحد عنوان مخصص را پیدا مکند. اما در مطلب دوم ترق کرده و مفرمایند: اصلا ما معتقد هستیم ادلهی خبر واحد را باید

دو دسته کنیم؛ یدسته ادله لفظیه است و یدسته ادله لبیه است مثل سیره عقلا، و اینها را جداگانه باید مورد بررس قرار
دهیم. بین سیره عقلا که مهمترین دلیل حجیت خبر واحد است و سائر ادله، ی فرق هست و آن این که اگر دلیل حجیت خبر

واحد را غیر از سیره عقلائیه قرار دادیم، مثل آیه نبأ و روایات، ادله حجیت خبر واحد بر این آیات ناهیه ـ چون نه از عمل به
ظن مکنند، بزرگان از آنها تعبیر به آیات ناهیه مکنند. ـ حومت دارد. بیان حومت بر طبق مبنای است که مرحوم نائین در
باب جعل امارات پایه گذاری کردند و آن این که اگر کس سؤال کند شارع در باب امارات چه چیزی جعل کرده است؟ مرحوم

نائین قائل به تتمیم کشف است؛ یعن خبر واحد ی کاشفیت ناقصه از واقع دارد.

امفرمایند: هنم شود. مرحوم نائینشوف مدهد، شصت درصد هفتاد درصد واقع برای شما مبه شما خبر م عادل وقت
که شارع مگوید خبر واحد حجت است، با این جعل حجیت، آن مقدار احتمال خلاف را الغا مکند. اگر در خبر واحد، هشتاد
درصد واقع برای ما روشن است و بیست درصد احتمال خلاف مدهیم، شارع با جعل حجیت برای خبر واحد، مخواهد بوید
به آن به بیست درصد اعتنا نن. بنابراین، شارع وقت خبر واحد را حجت قرار مدهد، کاشفیت ناقصهی آن تامه مشود؛ منتها
کاشفیت تامهاش مثل قطع نیست. قطع کاشفیت تامه واقع دارد، اما خبر واحد کاشفیت تامهی تعبدی دارد. همین که شاید در
کتاب اصول الفقه مظفر و کتابهای قبل هم خوانده باشید که شارع مآید اماره را نازل منزله قطع و علم قرار مدهد. و از این

تعبیر مکنند به تنزیل، یعن این که شارع خبر و احد ظن را نازل منزله قطع قرار داده است؛ و تعبداً مگوید علم است.

آن وقت نتیجه این مشود که مرحوم نائین مفرمایند طبق این مسل، آیات ناهیه از عمل به غیر علم نه مکنند؛ اما شارع
خبر واحد را تعبداً علم قرار داده است، پس، از دائرهی نه آیات خارج مشود. به عبارت دیر، شارع دائرهی علم را توسعه

داده است؛ و این حومت است. حومت، یعن دلیل بیاید موضوع دلیل دیر را تعبداً توسعه داده و یا ضیق گرداند. اگر مولا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


گفت «أکرم العلماء» و شارع گفت آدم با تقوا یا ابن العالم نزد من عالم است،  این دلیل دوم دلیل حاکم نام دارد. بنابراین، طبق
این مبنا که خبر واحد از باب تتمیم کشف حجیت دارد، مشود علم تعبدی و نازل منزله علم قرار مگیرد تعبداً؛ در نتیجه، ادلّهی

حجیت خبر واحد غیر از سیرهی عقلائیه بر آیات ناهیه حومت دارد. مرحوم آقای خوئ،  مرحوم آقای حیم در حقایق
الاصول، مرحوم محقق حائری در درر، و جمع زیاد دیری این حومت را پذیرفتهاند.

الات وارد بر کلام مرحوم نائیناش

در مجموع دو اشال بر مرحوم نائین وارد است. اشال اول اشال مبنای است. و آن این که در مباحث سال گذشته بیان
کردیم که ما مسألهی تنزیل را قبول نداریم؛ و عرض کردیم: ادله حجیت خبر واحد که مگوید خبر واحد حجت است، هیچ گاه
از این ادله، تنزیل استشمام نم شود؛ بله ادله فقط مگوید خبر واحد حجیت دارد. بنابراین، به نظر ما، این مبنا باطل است.

اما این که مجعول در باب امارات چیست؟ گفتیم مشهور مگویند اگر شارع بیان کرد خبر واحد اماره است و آن را حجت قرار
داد، شارع در باب امارات ی حم مماثل مطابق با مؤدی جعل مکند که از آن تعبیر مکنند به جعل حم مماثل مطابق با

مؤدی. اما مرحوم آخوند در کفایه مجعول در باب امارات را منجزیت و معذریت مداند؛ مفرمایند شارع این را منجز قرار داده
است و در جای که مخالف با واقع باشد، آن را معذر قرار داده است. مبنای چهارم این است که اصلا ما در باب امارات

مجعول نداریم. که ما همهی این مبان را در اول بحث امارات بررس کردیم، و به بطلان مبنای مرحوم نائین ـ تتمیم کشف ـ
رسیدیم.

اما اشال دوم اشال بنای است که در کلمات صاحب منتق الاصول در صفحه 253 از جلد چهارم کتاب عنوان شده است.
و آن این که: در باب حومت، دلیل محوم باید دارای ی حم ذات باشد که به ی موضوع تعلق پیدا کرده باشد؛ و در دلیل

م ذاتح اش این است که آن موضوع دارای یر، شارع آن موضوع را یا توسعه دهد و یا تضیق کند. اما شرط اصلدی
باشد. مثلا در «حرم الرِبا» تحریم به ربا تعلق پیدا کرده است؛ تحریم ی حم نفس ذات است؛ یعن ما باشیم و این آیه، ربا به

عنوان ی از موضوعات خارجیه حرام است. دلیل دیر مگوید «لا ربا بین الوالد والولد» و دائرهی ربا را تضییق مکند؛
لذا، این حاکم بر آن مشود. در مانحن فیه، آیات از عمل به ظن نه کردهاند ـ «و لا تَقْف ما لَیس لَ بِه علْم » ـ و از آنها

حرمت عمل به ظن را به دست مآوریم. مگوییم اگر ی چیزی ظن است یعن غیر علم است و عمل به آن حرام است.
حال، صحبت این است که آیا این حرمت هم مثل «حرم الرِبا» است؟

یعن اگر کس به ظن و ی طریق غیر علم عمل کرد، مرتب ی حرام ذات شده است یا مرتب ی حرام تشریع شده
است؟ شارع مخواهد بوید ظن و مظنه حجیت و اعتبار ندارد، وگرنه، حرمت عمل به ظن مثل حرمت ربا نیست؛ در ربا،

حرمت حم نفس ذات برای ربا است اما در اینجا حرمت عمل به غیر علم ی عنوان تشریع دارد. نتیجه این است که شارع
طبق آیات ناهیه فرموده إنّ العمل بغیر العلم حرام ٌ بحرمة التشریع؛ حالا ادله حجیت خبر واحد مگوید به خبر واحد که غیر
علم است، مشود عمل کرد؛ یعن تخصیص مشود و این که در خبر واحد حرمت تشریع نیست. به عبارت دیر، در مانحن

فیه اصلا کاری به موضوع نداریم و بله مصادمت و مقابله در خود حم است ـ در تخصیص این کلام از معالم در ذهن
شریفتان هست که مگویند تخصیص خروج حم است؛ یعن تصادم در ناحیه حم است. ـ مگوییم عمل به غیر علم در

همه جا حرمت تشریع دارد، اما در خبر واحد، ولو غیر علم است، اصلا حرمت تشریع ندارد؛ یعن ما از جهت موضوع
تصرف نمکنیم؛ در نتیجه، عنوان تخصیص را پیدا مکند و نه حومت. و به نظر ما، این فرمایش، فرمایش بسیار متین است.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=36
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=53&a=28


بررس کلام مرحوم نائین در ورودِ ادلّهی حجیت خبر واحد بر آیات ناهیه

قسمت سوم مرحوم کلام نائین این است که اگر دلیل حجیت خبر واحد سیره عقلائیه باشد، سیرهی عقلائیه بر آیات ناهیه ورود
دارد. ایشان مفرمایند: هنام که از عقلا بپرسیم شما که به خبر واحد عمل مکنید، بر اساس چه ملاک است؟ آیا احتمال

خلاف هم مدهید و با وجود این، به خبر واحد عمل مکنید، یا اصلا به احتمال خلاف اعتنا نمکنید و من باب الوثوق و
الاطمینان به خبر واحد عمل مکنید؟ مرحوم نائین مفرماید: عقلا از باب وثوق و اطمینان به خبر واحد عمل مکنند. پس،

عمل عقلا به خبر واحد اصلا از باب ظن نیست. عقلا نمگویند خبر واحد بما این که ی دلیل ظن است، به آن عمل مکنیم.
بنابراین، سیره عقلائیه بر آیات ورود دارد. آیات مگوید «انَّ الظَّن لا یغْن من الْحق شَیىا» ؛ اما عمل به خبر واحد، ظن نیست

و این خروج، خروج موضوع مشود. خروج موضوع اگر نیاز به تعبد شرع داشته باشد، مشود ورود؛ و اگر نیازی به تعبد
شرع و بیان شرع نداشته باشد، مشود تخصص. مثلا در «أکرم العلماء» جهال تخصصاً خارج هستند و نیازی به بیان ندارد.

اما در مانحن فیه، سیره عقلائیه خودش به تنهای به درد ما نمخورد و بله بایست شارع آن را امضا کرده باشد و در این
صورت، ورود بر آیات ناهیه دارد.

الات وارد بر قسمت سوم کلام مرحوم نائیناش

ال روشناش الشان هم یال کردهاند. اشمرحوم امام در صفحهی 462 از جلد 1 کتاب معتمد الاصول بر این ورود اش
است. مفرمایند: ما اصلا قبول نداریم که عمل عقلا به خبر واحد از باب وثوق و اطمینان باشد؛ و این که عقلا نسبت به احتمال

خلاف غفلت دارند و به آن توجه نمکنند. مفرمایند: هر چند این را نیز قبول کنیم، اما غفلت عقلا از احتمال خلاف، سبب
نمشود که واقع هم تغیر کند؛ یعن عدم اعتنای عقلا به احتمال خلاف در خبر واحد، معنایش این نیست که این از باب وثوق و

اطمینان است. این اشال هم اشال واردی است. در قسمت سوم کلام مرحوم نائین ی مسئله دور وجود دارد که آن را با
قسمت چهارم حتماً ببینید. اگر این مباحث را با منابع که عرض مکنیم، مراجعه ننید، خیل روشن عرض کنم که واقعاً ضرر

کردید؛ اگر واقعاً مخواهید ملا بشوید و مبان در دستتان بیاید، بفهمید که در این کلاف به هم پیچیده، هر چیز جایاهش
کجاست، باید واقعاً قدم به قدم  پیش روید. با ی روز و دو روز هیچ کس نمتواند بوید من ملا شدم. انسان باید به اندازهای

این مبان را ببیند و نقض و ابرام کند، آثارش را ببیند تا به نتایج برسد. الآن این بحث بسیار مهم است که آیا آیات ناهیه رادع
از سیره عقلائیه است یا نه؟ مرحوم نائین مطلب دارد که فردا مگوییم و آن این که اگر بخواهد رادع باشد، دور لازم مآید یا

نه؟ حتماً پیش مطالعه بفرمایید تا ان شاء اله فردا عرض کنیم. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=36

