
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۰۵ آبان ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 19 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
بحث در امتناع ذات اخذ قصد قربت در متعلّق امر است. بعض تلاش کردهاند در وجه امتناع به محذور دور در مقام تصور

تمس کنند به این صورت که تصور امر متأخّر از تصور متعلّق است و اگر قصد امر قید برای متعلّق باشد، لازم مآید که آنچه
باید مؤخّر بیاید مقدّم شود. محقّق مشین از محذور دور در مقام تصور به این صورت پاسخ داد که موقوف و موقوف علیه در

اینجا با هم تغایر دارند، یعن منظور از امر در قصد امر که قید قرار گرفته است طبیع امر است و نه شخص امر. به نظر
مرسد کلام محقق مشین تمام نیست. اما وجه دیری که برای امتناع ذکر شده است استحالهی درمقام انشاء است به این

صورت متعلّق امر معروض و امر عرض برای آن است و رتبهی عرض مؤخّر از معروض است. پس اگر قصد امر قید باشد، به
امری بازگشت مکند که رتبهی آن متأخّر است و این دور مباشد. از این وجه دو جواب داده شده است. اولا حم امری

اعتباری است و در اینجا خلط میان توین و اعتبار صورت گرفته است. ثانیاً حقیقت حم عبارت از اراده است و موضوع
اراده همان متعلّق است ول متعلّق اراده عبارت است از چیزی که در ذهن مولا قرار دارد. در این صورت محذور دور مرتفع

خواهد شد.

جواب محقّق اصفهان به محذور دور به بیان عرض و معروض
این قاعده که معروض باید قبلا وجود داشته باشد تا عرض عارض بر آن شود، این در عوارض وجود است، اما در عوارض

ماهیت این چنین نیست. ایشان مفرماید:

ربما توجه الاستحالة : بأنه لا بدّ من ثبوت الموضوع ف مرتبة موضوعيته ، حت يتعلّق الحم به ، وسنخ الموضوع هنا لا ثبوت له
ـ ف حد ذاته ـ مع قطع النظر عن تعلّق الحم به ؛ لأنه الفعل بداع شخص الطلب الحقيق المتعلّق به.

وفيه : أن الحم بالإضافة إل موضوعه من قبيل عوارض الماهية ، لا من قبيل عوارض الوجود ؛ ك يتوقف عروضه عل وجود
المعروض ، وعارض الماهية لا يتوقف ثبوته عل ثبوتها ، بل ثبوتها بثبوته كثبوت الجنس بفصله والنوع بالتشخص ؛ إذ من

الواضح أنّ الحم لا يتوقّف عل وجود موضوعه خارجا ، كيف؟! ووجوده خارجا يسقط الحم ، فيف يعرضه؟ كما لا يتوقف
عل وجوده ذهنا ؛ بداهة أن الفعل بذاته مطلوب ، لا بوجوده الذهن، بل الفعل يون معروضا للشوق النفسان ف مرتبة ثبوت

الشوق ؛ حيث إنه لا يتشخّص إلا بمتعلّقه ، كما ف المعلوم بالذات بالنسبة إل العلم ، فما هو لازم توقّف العارض عل معروضه
هذا النحو من الثبوت ، بل المانع من تقويم الحم لموضوعه ، وتقوم موضوعه به أو بما ينشأ من قبل حمه أن الحم متأخّر

طبعا عن موضوعه ، فلو اخذ فيه لزم تقدّم المتأخّر بالطبع ، وملاك التقدّم والتأخّر الطبعيين أن لا يمن للمتأخّر ثبوت إلا
ن ثبوت للإرادة إلاذات المراد كذلك ؛ إذ لا يم الواحد ، ونسبة الإرادة إل الاثنين بالنسبة إل س ، كما فوللمتقدم ثبوت ولا ع
وذات المراد ثابت ف مرتبة ثبوت الإرادة ولا عس ؛ لإمان ثبوت ذات المراد تقررا وذهنا وخارجا بلا ثبوت الإرادة ، ولا منافاة

[1].الوجود ، كما لا يخف ة فبين التقدّم والتأخّر بالطبع والمعي

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


هیچ کس نمگوید اول باید ماهیت باشد تا عرض عارض بر آن شود، بله اصلا در عوارض ماهیت، قضیه عسِ این است،
یعن ثبوت ماهیت به ثبوت عرض مباشد. مثلا فصل از عوارض جنس است، مثل ناطقیت که عارض بر حیوانیت مشود.

ول اینطور نیست که اول باید حیوان موجود باشد بعد ناطقیت بر آن عارض شود، بله ثبوت حیوانیت به ثبوت فصل است و تا
فصل موجود نشود حیوانیت موجود نخواهد شد. اینها معیت در ثبوت دارند و لن ثبوت ماهیت به ثبوت فصل است. در باب

متعلّق و حم نیز به همین صورت است. استحالهی تقدّم عرض بر معروض در جای است که از قبیل عوارض وجود باشند، و
حال آنه در اینجا از قبیل عوارض ماهیت است و لذا استحاله باطل است. این بیان محقّق اصفهان بیان نسبتاً خوب است.

جواب مرحوم امام از استحاله دور به بیان عرض و معروض
مرحوم امام سه جواب از این وجه دادهاند که نسبت حم به متعلّق، نسبت عرض و معروض است. ایشان مفرماید:

فقد يقرر وجه الامتناع فيه بلزوم تقدم الشء عل نفسه، بأن يقال: إن الأحام أعراض للمتعلقات، و كل عرض متأخر عن
معروضه، و قصد الأمر و الامتثال متأخر عن الأمر برتبة، فأخذه ف المتعلقات موجب لتقدم الشء عل نفسه برتبتين.

أما الوجه الأول: فمضافا إل عدم كون الأحام من قبيل أعراض المتعلقات: أما ف النّفس فلأن الإرادة قائمة بالنفس قيام
المعلول بعلته و مضافة إل المتعلقات إضافة العلم إل المعلوم بالذات، و أما ف الخارج فلأن الأحام أمور اعتبارية لا خارج لها
حت تون قائمة بالموضوعات أو المتعلقات ‐ أنه لو فرض كونها من قبيل الأعراض لم تن من الأعراض الخارجية، ضرورة أن
الخارج ظرف سقوطها لا ثبوتها، و لا ضير ف كونها أعراضا ذهنية، سواء كانت من قبيل أعراض الوجود الذهن أو الماهية، فإن

المتعلقات بقيودها ممنة التعقل و لو كان تحقق القيود متأخرا عن الوجود الخارج، فالأوامر متعلقة بالمعقول الذهن من غير
توجه الآمر إل ذلك، و المعقول بقيوده متقدم عل الأمر ف الوجود الذهن، و لو كان ف الوجود الخارج عل عسه.

هذا مضافا إل أن كلية القيود الخارجة عن ماهية المأمور به تحتاج ف تقييدها بها إل لحاظ مستأنف، فقوله: «صل مع الطهور»
تقييد للصلاة بلحاظ آخر، فعليه فلا إشال ف إمان تقييدها بقصد الأمر و الطاعة بلحاظ ثان مستأنف، و لا فرق ف ذلك بين

القيود مطلقا.[2]

جواب اول ایشان این است که اصلا قبول نداریم که حم، عنوان عرض را داشته باشد. آنچه در عالم ذهن وجود دارد همان
اراده است و نه امر و نه. اراده نیز قائم به نفس و معلول آن است. اما در خارج، حم به عنوان امری که ما به إزاء دارد

اعتباری است و واقع برای حم نیست. حقیقت امور اعتباری همان اعتبار است. پس حم از قبیل اعراض نیست.

جواب دوم ایشان مقداری با جواب محقّق اصفهان نزدی است و در بعض جهات فرق دارد. ایشان مفرماید فرض کنیم که
حم از قبیل اعراض باشد و لن عرض خارج نیست و عنوان وجود خارج ندارد تا عرض وجود شود. مراد از اعراض
م است، یعنم عارض بر متعلّق نیست چون خارج ظرف سقوط حه چرا حهمان عارض بر وجود است. اما این خارج

وقت نماز در خارج اتیان مشود حم ساقط مشود. خارج ظرف برای ثبوت حم نیست. این مطلب در عبارت اصفهان نیز
وجود دارد.

مرحوم امام در ادامه مفرماید اگر حم را به عنوان عرض ذهن قرار دهیم، حال چه عرض وجود ذهن باشد یا عرض ماهیت
متعلّق با قطع نظر از وجود ذهن آن، متعلّق وقت به ذهن مآید و مولا آن را تصور مکند قیودی برای آن قرار مدهد، مثل

از این قیود همان قصد امر باشد، تحقّق قید به حسب وجود خارج گیرد. اگر یه برای نماز، رکوع و سجودی در نظر ماین
متأخّر از امر است و لن به حسب وجود ذهن در نفس مولا قبل از امر هم متواند قید متعلّق قرار گیرد. دلیل این مطلب

نتهای است که قبلا هم به آن اشاره کردهایم و آن اینه آنچه مراد بالذات است وجود ذهن متعلّق است و بعد از تصور متعلّق



در ذهن، امر متوجه آن مشود، گرچه وجود خارج متعلّق متأخّر از امر است. پس در ذهن هیچ تقدّم و تأخّری نیست.

جواب سوم مرحوم امام این است که همهی قیود خارج از ماهیت، هنام تصورباید با لحاظ و تصور دوم در ذهن بیایند. مثلا در
صلاة مشروط به طهارت، ابتدا صلاة را در نظر مآورند و سپس مشروط بودن به طهارت را. همینطور است در قید قصد قربت
شود. استحالهی اخذ قصد قربت در متعلّق امر در صورتر دوم در نظر گرفته مو قصد امتثال امر که با لحاظ مستأنف و تصو

است که این مرکب با تصور واحد لحاظ شوند و امر به آن متصور واحد تعلّق گیرد. اما اگر گفتیم قید متعلّق با تصور دوم
لحاظ مشود، در این صورت مولا ابتدا صلاة را متعلّق امر قرار داده و سپس با لحاظ مستأنف و تصور دوم، قید را لحاظ

مکند و به این صورت استحاله مرتفع خواهد شد.

نقدی بر جواب سوم مرحوم امام و نظریهی استاد
اگر گفته شود که لحاظ مستأنف نسبت به قید قبل از امر است، در این صورت اشال به قوت خود باق است و فرق نمکند
که متعلّق و قید را با ی تصور لحاظ کند یا با دو تصور. به هر حال متعلّق با قیدش قبل از امر تصور شده است و همان وجه
امتناع در اینجا مطرح خواهد شد. اگر گفته شود که لحاظ مستأنف نسبت به قید بعد از امر باشد، دیر بعد از امر چونه چنین

لحاظ شل مگیرد؟ تصور قصد امر بعد از اینه امر به ذات متعلّق تعلّق گرفته است در حال که قید را جزء متعلّق قرار داده
است مجرد امر ذهن است و مبرزی ندارد. اگر قصد امر بخواهد قید متعلّق باشد، باید قبل از امر تصور شود. لذا جواب سوم

مرحوم امام قابل پذیرش نیست.

بنابراین، بهترین بیان برای ابطال استحاله در صورت که حم را عارض بر متعلّق بدانیم این است که حم از قبیل عرض
الوجود نیست، بله از قبیل اعراض ماهیت است. جواب دیر این است که حم از امور اعتباری است و حال آنه اعراض از
امور واقع مباشند و لذا آثار عرض بر حم بار نمشود. ی از مباحث مهم در علم اصول که باید به صورت مستقل و کامل

م است. در کلمات محقّق نائینم و موضوع و متعلّق و شرایط حم، نسبت بین حمورد بحث قرار گیرد بحث از حقیقت ح
این مطلب فراوان آمده است که نسبت موضوع به حم نسبت علّت به معلول است. این مطالب باید با دقّت مورد بررس قرار

گیرد تا روشن شود که آیا حم از قبیل اعراض است و آیا همان آثار علت و معلول نسبت به موضوع و حم وجود دارد یا خیر.
تحلیل و بررس قول محقّق اصفهان که فرمود در عوارض ماهیت، ثبوت ماهیت به ثبوت عرض است، مثل ثبوت جنس نسبت
به ثبوت فصل، که تقرر و تحصل و تعین جنس به این است که فصل به آن ضمیمه شود، مطالب است که نیاز به دقّت بیشتری

دارد.

کلام آخوند در امتناع اخذ قصد قربت در مقام امتثال
تا اینجا قسمت اول از کلام آخوند که قائل به استحاله است بیان شد و دو محذور، یعن محذور در مقام تصور و محذور در مقام
انشاء نیز در این رابطه روشن و اشالات آن نیز ذکر شد. اما بحث عمده در قسمت دوم از کلام مرحوم آخوند، یعن محذور دوم

است که مربوط به مقام امتثال مباشد. ایشان مفرماید اگر قصد امر در متعلّق امر اخذ شود، اتیان متعلّق دیر مقدور برای
ملّف نیست و محال و قبیح است که مولا به فعل غیر مقدور برای ملّف امر کند. بیان مطلب اینه فرضاً اگر اخذ چنین قیدی

در مقام انشاء ممن باشد، لن امتناع در مقام امتثال واقع خواهد شد و ملف قادر به امتثال چنین امری نخواهد بود، زیرا
متعلّق امر (طبق فرض) عبارت است از صلاة مع قصد الامر است، و اگر ملف بخواهد نفس الصلاة را با قصد الامر اتیان

کند، اتیان کرده است چیزی را که مأمور به نبوده است. ایشان مفرماید:

أن التقرب المعتبر ف التعبدي إن كان بمعن قصد الامتثال و الإتيان بالواجب بداع أمره كان مما يعتبر ف الطاعة عقلا لا مما
أخذ ف نفس العبادة شرعا و ذلك لاستحالة أخذ ما لا ياد يتأت إلا من قبل الأمر بشء ف متعلق ذاك الأمر مطلقا شرطا أو شطرا

‐. فما لم تن نفس الصلاة متعلّقة للأمر لا ياد يمن إتيانها بقصد امتثال أمرها.[3]



توهم امان اخذ قصد قربت در متعلّق
مرحوم آخوند سپس مگوید ممن است توهم شود که وجود الامر ف الخارج مستلزم توقف الش عل نفسه است ول در مقام
انشاء مول میتواند تصور الامر نماید و نیاز به وجود خارج امر نیست و با تصور الامر نیز مشل حل م شود؛ زیرا آنچه قید

متعلق است قصد طبیعه الامر مباشد که متوقف بر شخص امر (الامر الموجود) نیست.

ممن به متوهم گفته شود با تصور امر، درست است که مشل دور را حل کردهاید و لن مشل از جانب دیری باق است
چرا که مولا امر کرده است به چیزی که مقدور ملف نیست. متوهم از این اشال جواب میدهد: قدرت که شرط عقل است،

قدرت در مقام امتثال است و در مانحن فیه در مقام امتثال چنین قدرت موجود است زیرا حین الامتثال چنین قدرت برای ملف
وجود دارد از آنجا که شخص امر در زمان امتثال موجود است و ملف میتواند همین امر خارج را قصد نماید ولو اینه حین

الجعل ملّف قدرت نداشته است که طبیع الامر را قصد کند.

جواب مرحوم آخوند به توهم
آخوند در جواب از این توهم مفرماید:

و توهم إمان تعلّق الأمر بفعل الصلاة بداع الأمر، و إمان الإتيان بها بهذا الداع ‐ ضرورة إمان تصور الآمر لها مقيدة، و
التمن من إتيانها كذلك بعد تعلّق الأمر بها، و المعتبر من القدرة المعتبرة عقلا ف صحة الأمر إنّما هو ف حال الامتثال لا حال

الأمر ‐ واضح الفساد، ضرورة أنّه و إن كان تصورها كذلك بمان من الإمان، إلا أنّه لا ياد يمن الإتيان بها بداع أمرها، لعدم
الأمر بها، فإنّ الأمر حسب الفرض تعلّق بها مقيدة بداع الأمر، و لا ياد يدعو الأمر إلا إل ما تعلّق به، لا إل غيره.[4]

این توهم از نظر مرحوم آخوند واضح الفساد است و در جواب از این توهم مطلب مفرمایند که نیاز به دقّت دارد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 324-323.

[2]. ‏روح اله خمین، مناهج الوصول إل علم الأصول‏ (قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415)، ج 1،
.262-260

[3]. ‏محمد کاظم آخوند خراسان، کفایة الأصول (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430)، ج 1، 139.
[4]. ‏همان، ج 1، 141.

منابع
‐ ‏آخوند خراسان، محمد کاظم‏. کفایة الأصول. 3 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.

‐ ‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.
‐ ‏خمین، روح اله‏. مناهج الوصول إل علم الأصول‏. قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415.


