
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۳۰ مهر ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 17 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
در توصل و تعبدی تعاریف متعدّدی مطرح شده است که نسبت میان این تعاریف بررس شد و معلوم گردید که میان معنای

مشهور از توصل و تعبدی و سه معنای دیر نسبت عموم و خصوص من وجه است و مثالهای متعدّدی در این زمینه بیان شد.
بنابراین ملازمهای میان معنای مشهور از تعبدی – اعتبار قصد قربت – و معنای دیر از تعبدی – اعتبار مباشرت، اختیار و فعل

مباح – نیست. حال که چنین است، باید بحث را در دو مقام پییری کرد: 1- مقتضای اصل لفظ و عمل هنام ش در
توصلیت و تعبدیت به معنای مشهور چیست؟ 2- مقتضای اصل هنام ش در توصلیت و تعبدیت به سه معنای دیر چیست؟

امتثال، موضوع ثواب
قبل از ادامهی اصل بحث باید نتهای که قبلا مطرح شده است را با تفصیل بیشتری توضیح دهیم. مطلب در السنهی اصولیان

مشهور است و از آنجا به دیران نیز سرایت کرده است و آن این است که اگر عمل با قصد قربت باشد، ثواب بر آن مترتب
خواهد شد و اگر بدون قصد قربت باشد، ثواب در کار نخواهد بود. گاه آنها در فرق میان توصل و تعبدی نیز همین مطلب را

ذکر مکنند. ما مخالف این مطلب هستیم. به نظر مرسد آنچه موضوع برای ثواب است عبارت از امتثال مباشد، یعن اگر
ملّف دستوری را امتثال کرد، این موضوع خواهد شد برای اینه عقل، او را مستحق مدح بداند. استحقاق مدح عقلا، همان
استحقاق ثواب است شرعاً. کس که ی واجب توصل را انجام داد لن نه به قصد اطاعت و قربت، در اینجا غرض مولا

محقّق شده است.

مرحوم آخوند نیز همانطور که متن آن را نقل کردهایم، معتقد است در توصل، غرض مولا به مجرد تحقّق فعل محقّق مشود،
یعن مطلوب مولا در عالم واقع اتیان شده است. قدماء هم در تعریف خود گفتهاند که در واجب توصل، غرض معلوم است.

حال اینه گفته شود در واجب توصل اگر قصد قربت محقّق شود، ثواب دارد و الا خیر، حرف درست نیست، گرچه این مطلب
مشهور بین اصولیان است، بله مانند ارسال مسلمات در کلمات آنهاست، لن وقت دقت مکنیم مبینیم که این مطلب

صحیح نیست. ملّف به خاطر اصل تحقّق فعل در واجب توصل مستوجب مدح و ثواب است و با قصد قربت ثواب عمل او
مضاعف خواهد شد. گرچه ملّف قصد اطاعت امر نند، ول به مجرد تحقّق فعل غرض مولا را استیفاء کرده ست و با قطع

نظر از اینه حاکم در امتثال هم عقل است مگوییم بر این عمل ثواب مترتب خواهد بود. پس اگر کس میت را دفن کرد بدون
اینه قصد امتثال کند امتثال امر مولا کرده است و به خاطر نفس این عمل مستحق ثواب خواهد بود.

اینه گفته شده است «النظر إل وجه العالم عبادة» منظور این نیست که در این عمل باید قصد قربت کرد. اگر گفتند که این
عمل عبادت است به این معناست که ثواب دارد همانطور که در ناه کردن به صورت پدر و مادر نیز عبادت نوشته خواهد شد
و این به معنای ترتّب ثواب است، ولو فرزند قصد قربت نند. بر نفسِ نظرِ لطف به والدین ثواب مدهند نه اینه ثواب منوط بر

این باشد که عمل به خاطر امر خدا انجام گیرد. حت در جای که مولا امری ندارد ول غرض دارد که به ملّف واصل شده
است، اگر او این غرض را در خارج محقّق کند، مولا به او ثواب خواهد داد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


به هر حال، شواهد زیادی برای این ادعای ما متوان اقامه کرد و این حرف است که با ضوابط مطابق است. لن تعجب از
حرف علماء اصول است که گفتهاند اگر ملّف در توصل قصد قربت کند، مستحق ثواب خواهد بود و حال آنه بدون آن هم

استحقاق ثواب دارد. ازاینرو، کفّار اگر عمل خیری انجام دهند مستحق ثواب خواهند بود که این به معنای دخول در بهشت
نیست، بله در عذاب آنها تخفیف داده خواهد شد.

تهای در فرمایش محقّق خوئمیل نت
نتهی دیری از بحث گذشته باق مانده است که لازم است تذکر داده شود. محقّق خوئ در جای از عبارت خویش فرمود

«یمتاز الثان عن الأول بالموارد المتقدّمة». این موارد همان است که قصد قربت در آن شرط است ول مباشرت معتبر نیست.
لذا گرچه ایشان در اینجا قائل به نسبت عام و خاص من وجه شده است و لن به عنوان اشال مگوییم حق این است که در

اینجا نسبت عام و خاص مطلق برقرار است. در این مطلب باید دقّت بیشتری شود.

کلام آخوند در امتناع اخذ قصد قربت در متعلّق
بحث در مقام اول این است که اگر ش کردیم که واجب تعبدی است یا توصل، به این معنا که آیا قصد قربت در آن معتبر

است یا خیر، و قصد قربت نیز به معنای قصد امتثال است، آیا مقتضای اصل لفظ مثل اصالة الاطلاق توصلیت است یا خیر.
مشهور اصولیان معتقدند چون اخذ قید قصد امتثال در متعلّق امر محال است و اذا استحال التقیید استحال الإطلاق، پس مجال

برای تمس به اطلاق نیست. این مدّعای مشهور است و لن سخن در این است که تقیید به چه دلیل محال است؟

مرحوم آخوند در وجه استحالهی اخذ قصد قربت در متعلّق به نحوی عبارتپردازی کرده است که در تفسیر کلام او اختلاف
شده است. بعض معتقدند از این عبارت دو محذور استفاده مشود و برخ دیر آن را به نحوی تفسیر کردهاند که مشتمل بر

ی محذور است. مرحوم آخوند مفرماید:

أن التقرب المعتبر ف التعبدي إن كان بمعن قصد الامتثال و الإتيان بالواجب بداع أمره كان مما يعتبر ف الطاعة عقلا لا مما
أخذ ف نفس العبادة شرعا و ذلك لاستحالة أخذ ما لا ياد يتأت إلا من قبل الأمر بشء ف متعلق ذاك الأمر مطلقا شرطا أو شطرا

‐. فما[1] لم تن نفس الصلاة متعلّقة للأمر لا ياد يمن إتيانها بقصد امتثال أمرها.[2]

قصد امتثال از شرایط عقلیه است، یعن عقل مگوید اگر مولا امری کرد و ملّف بخواهد امتثال کند لازم است که در فعل خود
وقت یعن ،است و نه شرع قصد امتثال امر کند. مرحوم آخوند این مطلب را مفروض گرفته است که اعتبار قصد امر، عقل
واجب توصل و تعبدی را تعریف مکنیم عقل مگوید امتثال در تعبدی منوط به قصد امتثال امر است و لن در توصل اگر

مجرد فعل در عالم خارج واقع شود، غرض مولا محقّق شده است.

این مطلب ایشان برخلاف آن چیزی است که قبلا تثبیت کردهایم. ایشان مگوید امتثال به معنای قصد اطاعت امر است و اگر
قصد اطاعت امر نبود امتثال نیست، و لن ما این مطلب را قبول نداریم. قول حق این است که عقل مگوید امتثال در واجب
تعبدی به این است که قصد اطاعت امر کند، اما در واجب توصل به این است که مجرد فعل در عالم خارج محقّق شود. پس

نفس تحقّق فعل در خارج مساوق با امتثال است. لذا بر این فرمایش آخوند باید تعلیقهای زد و ایشان را هم ملحق به کسان کرد
که امتثال را منحصر در قصد اطاعت امر مدانند و آن را ارسال به مسلّمات کردهاند.

احتمالات در کلام آخوند
بحث در این است که آیا شارع متواند متعلّق امر خود را مقید به قصد امتثال امر کند. مرحوم آخوند مفرماید چنین تقیدی

ممن نیست، چرا که قصد امتثال امر از ناحیهی امر مآید و تا امر نباشد قصد امر معنا ندارد. سپس مطلب دیری را متفرع
بر مطلب قبل کرده و مفرماید اگر ذات صلاة بدون قصد امر متعلّق نباشد، ملّف قدرت بر امتثال نخواهد داشت، همانطور که



آخوند در ذیل این مسئله نیز بر همین مطلب تأکید مکند. این که ایشان مطلب دوم را با فاء تفریع ذکر کرده است چند احتمال
به ذهن مآورد. ی اینه بوییم مراد این است که تلیف به محال و غیرمقدور برای مولا محال است. اگر مولا قصد امر را در

متعلّق اخذ کند و بوید صل مع قصد الأمر، در اینصورت ملّف در مقام امتثال قدرت ندارد. پس آخوند در اینجا عدم قدرت در
مقام امتثال را دلیل برای استحاله قرار داده است و اصلا تیه ایشان بر استحالهی دور و امثال آن نیست. بحث در عدم قدرت

در مقام امتثال است.

توضیح مطلب آنه در وجه امتناع اخذ قصد قربت مطالب متعدّدی از جانب مشهور بیان شده است. بعض امتناع را از
ناحیهی مولا مطرح کردهاند، یعن اخذ قصد قربت در متعلّق در مرحلهی تصور، انشاء و فعلیت ممتنع است. لن برخ دیر

امتناع را از ناحیهی امتثال مطرح کرده و گفتهاند ملّف قدرت بر امتثال ندارد. بنابراین ی احتمال در کلام مرحوم آخوند این
است که چون در عبارت ایشان فاء تفریع آمده است باید امتناع مذکور در کلام ایشان را حمل بر استحالهی در مرحلهی امتثال

کرد. بعد از این مرحوم آخوند سخن از توهم به میان مآورد که عمدهی مباحث در آنجا حول قدرت ملّف در مقام امتثال
است. در آن قسمت از کلام ایشان، بحث در این است که ملّف در حین امر مولا، قدرت بر امتثال ندارد و لن در حین عمل
قدرت دارد و آنچه عقل از قدرت معتبر مداند قدرت در مقام امتثال است و نه در مقام جعل. آخوند سپس از این توهم پاسخ

مدهد و لن از این قسمت استفاده مشود که ایشان در مقام بیان ی محذور است و آن هم عدم قدرت ملّف در مقام امتثال
است. لذا صاحب منتق الأصول دو قرینه مآورد بر اینه آخوند در صدد بیان ی محذور است و نه دو محذور. ایشان

مفرماید:

و كلامه ف المقام لا يخلو عن إجمال، إذ لم يتضح منها ان وجه عدم إمان أخذ داع الأمر ف متعلق الأمر شرعا هو استلزامه
لمحذور واحد أو لمحذورين، و عبارته قابلة للحمل عل كلا الاحتمالين، كما ان لل منهما قرينتين، فلا يمن الجزم بإرادته

أحدهما، و يحسن بنا بعد ان نبهنا عل ذلك الإفصاح عما ذكرناه فنقول:

يمن حمل عبارته عل استلزام أخذ قصد القربة ف متعلق الأمر لمحذورين:
الأول: ان متعلق الأمر لا بد و ان يون ف رتبة سابقة عل نفس الأمر، لأنه معروض الأمر، و العارض متأخر عن معروضه رتبة، و

داع الأمر معلول لوجود الأمر لاستحالة تحققه بدونه فهو متأخر عنه تأخر المعلول عن علته.

و عليه فلا يمن أخذه ف متعلق الأمر، لأنه متأخر عن الأمر، ففرض كونه ف متعلق الأمر يستلزم فرض تقدمه عل الأمر و هو
خلف.

و الثان: ان الأمر انما يتعلق بما هو مقدور دون ما هو ليس بمقدور، و الإتيان بالصلاة بداع الأمر غير مقدور إلا بتعلق الأمر بذات
الصلاة.

ن الإتيان بالصلاة بداعما تعلق به، و قد تعلق بالصلاة مقيدة بقصد القربة، فلا يم و أوضح ذلك فيما بعد بان الأمر انما يدعو إل
الأمر، إذ لا أمر قد تعلق بها ك يدعو إليها و يؤت بها بداعيه.

و إل هذا المحذور أشار بقوله: «فما لم تن نفس الصلاة..». و إل الأول أشار بقوله: «لاستحالة أخذ...».

كما انه يمن حمل عبارته عل ذكر محذور واحد و هو محذور عدم القدرة بتقريب: انه (قدس سره) ذكر أولا استحالة أخذ ما لا
يتأت إلا من قبل الأمر ف متعلقه، و لم يبين السر و الوجه ف الاستحالة، و انما ذكر ذلك بنحو الإجمال، لنه عقب ذلك ببيان مثال

ذلك مشيرا ف مثاله إل نتة الامتناع، و ه عدم القدرة، و ذلك بقوله: «فما لم تن نفس الصلاة...».



و قرينة هذا الاحتمال:
أولا: ظهور الفاء ف قوله: «فما لم تن» ف التفريع عل ما سبق. و هو يتناسب مع وحدة المحذور لا مع تعدده إذ عل الثان لا

معن للتفريع، بل كل منهما محذور مستقل.

و ثانيا: حمه بفساد التوهم الّذي ذكره مع تسليمه بجهة من جهاته، فلو كان النّظر إل وجود محذورين لم ين مجموع التوهم
فاسدا، بل يون دفعه للمحذور الآخر فاسدا دون الأول، فحمه المذكور ظاهر ف وحدة المحذور، و انه لا يندفع به المحذور. و ان

اد يتأتاستحالة أخذ ما لا ي لية ‐ أعنما ذكره من ال سلمت إحدى الجهتين به، فهو واضح الفساد. و يؤيد ذلك انه أصر عل
إلا من قبل الأمر ف متعلقه ‐ ف غير مان من الفاية، فلو كان نظره فيه إل ما ذكر من المحذور بنحو التعدد لم يتجه ذلك

لاندفاعه بفاية تصور المتعلق ف مرحلة الأمر و تسليمه (قدس سره) به. فتأمل.

كما أنه عل الاحتمال الأول قرينتان:
إحداهما: التعرض ف التوهم إل دفع جهتين و التخلص من إشالين، و هما اللذان ذكرناهما و هو ظاهر ف تعدد المحذور.

ثانيتهما: عدم مناسبة التفريع مع اللية المذكورة أولا، و ذلك لأن عدم القدرة عل الإتيان بقصد امتثال الأمر لم ينشأ عن جهة كون
قصد الأمر مما لا يتأت إلا من قبل الأمر، بل لخصوصية ف قصد الأمر بنفسه، و لذا لا يسري إل كل ما لا يتأت إلا من قبل الأمر
كالعلم بالحم و نحوه. فظاهر اللية كون المحذور ناشئا عن جهة كون قصد الأمر مما لا يتأت إلا من قبل الأمر، و هو أجنب عن
عدم القدرة عل المتعلق، بل ظاهره كون المحذور فيه هو المحذور ف غيره مما يشابهه ف عدم تأتيه الا من قبل الأمر و هو غير

عدم القدرة. و لذا يلتزم البعض بعدم استحالة أخذ العلم بالحم ف المتعلق ببعض التأويلات، مع ان المحذور لو كان جهة القدرة
لم يقبل التأويل كما هو واضح جدا. و بواسطة وجود القرينة عل كلا الاحتمالين يمننا دعوى كون كلام صاحب الفاية من

المجملات. فلاحظ.[3]

لن از طرف دیر، قرینهای وجود دارد بر اینه مرحوم آخوند در مقام بیان دو محذور برای اخذ قصد قربت در متعلّق امر
است. ی قرینه اینه عدهای از مشهور که قائل به استحالهی اخذ قصد قربت در متعلّق هستند مگویند قید علم به حم محال

نیست. اگر محذور فقط از ناحیهی قدرت ملّف باشد، نباید چنین تفی را پذیرفت. اگر بوییم همهی اشال این است که
م را، در حاله قصد امر را قید بدانیم یا علم به حنیست بین این لّف در مقام امتثال قدرت ندارد، از نظر عدم قدرت فرقم

که مشهور بین این دو فرق گذاشتهاند. پس معلوم مشود که در اینجا دو محذور مطرح شده است: ی محذور عبارت است از
استحالهی اخذ قصد امر درمتعلق با قطع نظر از قدرت ملّف و محذور دیر با توجه به قدرت ملّف است. به نظر مرسد
ظاهر عبارت آخوند با دو محذور سازگارتر است و قبل از فاء تفریع ی محذور و بعد از آن محذور دوم را مطرح کردهاند.

توضیح محقّق اصفهان از کلام آخوند
محقّق اصفهان در تحلیل کلام آخوند مفرماید لازم نبود که ایشان عبارت بعد از فاء تفریع، یعن «فما لم تن نفس الصلاة

متعلّقة للأمر» را ذکر کند، بله همان مطلب که اول آوردهاند کاف در افادهی مقصود و واف در اثبات تقدم الحم عل نفسه
است. ایشان مفرماید:

لا يخف عليك أنّ ما أفاده ـ دام ظلّه ـ أولا كاف ف إفادة المقصود وواف بإثبات تقدّم الحم عل نفسه ، والظاهر أن نظره الشريف
إل لزوم الدور ف مرحلة الاتصاف خارجا، كما صرح به ف تعليقته[4] الأنيقة عل رسالة القطع من رسائل شيخنا العلامة

الانصاري ـ قدس سره ـ.

بيانه: أن اتصاف الصلاة المأت بها خارجا بونها واجبة ـ مثلا ـ موقوف عل إتيانها بداع وجوبها ، وإلا لم ين مطابقا للواجب ،



ويتوقّف قصد امتثالها بداع وجوبها عل كونها واجبة حتّ يتمن من قصد امتثالها بداع وجوبها فيدور.

إلا أن التحقيق ف الإشال ما ذكرناه ف الحاشية السابقة، مع أن الفعل المأت به ف الخارج لا يتّصف بونه واجبا ـ كيف؟! وهو
يسقط الوجوب ـ بل الفعل بمجرد تعلّق الوجوب به يتصف بأنه واجب.

مضافا إل أنّ الداع لسبقه عل العمل لا يتوقّف عل اتصافه ـ بعد إتيانه ـ بالوجوب ك يدور ، بل قبل إتيانه يتعلق الأمر به ، فلا
دور حينئذ لتغاير الموقوف والموقوف عليه.

وأما إرجاعه إل وجه آخر وهو: أن الأمر المأخوذ[5] ف الصلاة كمتعلّقات موضوعات الأحام لا بدّ من تحقّقها ف فعلية الأحام
، فلا يون التليف بشرب الماء فعليا إلا مع وجود الماء خارجا ، فما لم ين أمر لا معن للأمر بإتيان الصلاة بداع الأمر ؛ لأنه ـ

الحاشية المتقدمة : من أن الأمر بوجوده العلم مقام الفعلية فهو مدفوع بما قدمناه ف الفرض ـ شرط فعليته ، فيلزم الدور ف عل
يون داعيا ، ووجوده العلم لا يتقوم بوجوده الخارج ، فلا دور ، بل المحذور ما تقدّم.

متعلّق الأمر يقتض الأمر ف الأمر محذور آخر : وهو لزوم عدمه من وجوده ، وذلك لأن أخذ الإتيان بداع نعم لازم التقييد بداع
اختصاص ما عداه بالأمر ؛ لما سمعت من أن الأمر لا يدعو إلا إل ما تعلّق به ، وهو مساوق لعدم أخذه فيه ؛ إذ لا معن لأخذه فيه

إلا تعلّق الأمر بالمجموع من الصلاة والإتيان بداع الأمر ، فيلزم من أخذه فيه عدم أخذه فيه ، وما يلزم من وجوده عدمه محال.

ومن الواضح أن عبارته ـ قدس سره ـ هنا غير منطبقة عل بيان هذا المحذور ، وإلا لان المناسب أن يقال : لا ياد يمن الأمر
بإتيانها بقصد امتثال أمرها ، لا أنّه لا يمن إتيانها بقصد امتثال أمرها.

نعم هذا المحذور ـ أيضا ـ إنما يرد إذا اخذ الإتيان بداع الأمر بنحو الجزئية ، أو بنحو القيدية ، فإنّ لازم نفس هذا الجزء أو القيد
تعلّق الأمر بذات الصلاة ، ولازم جعل الأمر داعيا إل المجموع أو إل المقيد ـ بما هو مقيد ـ عدم تعلّق الأمر ببعض الأجزاء بالأسر

أو بذات المقيد.

وأما إذا تعلق الأمر بذات المقيد ـ أي بهذا الصنف من نوع الصلاة وذات هذه الحصة من حصص طبيع الصلاة ـ فلا محذور من
هذه الجهة أيضا لفرض عدم أخذ قصد القربة فيه ، وإن كان هذه الحصة خارجا لا تتحقّق إلا مقرونة بقصد القربة ، فنفس قصر

الأمر عل هذه الحصة كاف ف لزوم القربة ، وحيث إن ذات الحصة غير موقوفة عل الأمر ، بل ملازمة له عل الفرض ، فلا
ينبعث القدرة[6] عليها من قبل الأمر بها ، بل حالها حال سائر الواجبات ـ كما سيجء إن شاء اله تعال ـ مع أن إشال القدرة

[9].[8]مندفع ـ أيضا ـ بما تقدّم[7] وما سيأت

آخوند مگوید همان دوری که در مرحلهی جعل لازم مآید در مرحلهی اتصاف خارج هم پیش مآید، یعن اگر نماز بخواهد
خارجاً متصف به وجوب شود، در اینجا نیز دور خواهد شد. مرحوم آخوند به همین مطلب در حاشیهی رسائل خویش تصریح

لّف باید نماز را با قصد وجوب بیاورد و این متوقف بر اتیان نماز به داعمع قصد الأمر، پس م کردهاند. مولا فرمود صل
وجوب است و الا مأمور به را انجام نداده است. حال اگر بخواهد صلاة واجب را در عالم خارج بیاورد، لازم است که وجوب از

جانب مولا قبلا صادر شده باشد و این دور است.

محقّق اصفهان، سپس، به آخوند اشال مکند و مفرماید لزوم ندارد که مأمور به در عالم خارج متصف به وجوب شود.
خارج ظرف سقوط وجوب است و نه ظرف ثبوت آن. اگر ملّف بخواهد واجب را از گردن خویش ساقط کند، باید آن را در

عالم خارج اتیان کند نه اینه در مقام جعل هم باید سقوط در مقام امتثال را لحاظ کرد.



بعد محقّق اصفهان مفرماید بعض کلام ایشان را به وجه دیری ارجاع داده و گفتهاند وقت مولا گفته است صل مع قصد
ام است، به این معنا که قانون این است که تا یالأمر، امری که به عنوان قیدِ متعلّق ذکر شده است مثل متعلّقات اح

موضوع فعل نشود حم فعل نخواهد شد. حم وجوب شرب ماء در صورت است که ماء در خارج بالفعل موجود شود و اگر
ماء بالفعل در خارج موجود نباشد، تلیف به شرب ماء معنا ندارد. در ما نحن فیه هم مگوییم جای که امر فعل نشده است

معنا ندارد که امر به اتیان صلاة به داع امر شود، چرا که شرط فعلیت آن است و لذا در مقام فعلیت دور پیش مآید. پس وجه
امتناع در اینجا نه در مقام جعل یا امتثال، بله مربوط به مقام فعلیت است. پس هم صدر کلام آخوند و هم ذیل آن مربوط به
مولاست – یعن محذور دور در مقام جعل – و ربط به ملّف ندارد – یعن محذور دور در مقام امتثال و قدرت ملّف، در

حالیه طبق احتمال قبل، صدر کلام مربوط به مولا و ذیل مربوط به ملّف است.

پس احتمال دیر این است که بوییم صدر و ذیل کلام ایشان، هر دو مربوط به مولاست، لن صدر مربوط به محذور دور در
مقام انشاء یا مقام تصور است و ذیل مربوط به محذور دور در مقام فعلیت. تقریب محذور دور در مقام فعلیت، همانطور که

بیان شد، این است که اگر قبلا امری صادر نشده باشد، مولا نمتواند قصد امر را قید برای متعلّق قرار دهد چرا که فعلیت امر
به این است که صلاة متصف به عنوان وجوب باشد و این شرط فعلیتش است. باید امر باشد تا مولا بوید صل مع قصد الأمر.
البته محقّق اصفهان از این دور نیز جواب مدهد و مفرماید ی وجود علم داریم و ی وجود خارج. قصد الأمر بر وجود
تصوری امر توقف دارد و لذا این محذور پیش نخواهد آمد. به نظر مرسد که ظاهر عبارت آخوند با دو محذور سازگارتر است

و کلام محقّق اصفهان نیز با اشالات مواجه است که بیان خواهد شد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. فاء در اینجا برای تفریع است و از همینجا احتمالات متعدّد در عبارت آخوند داده مشود.

[2]. ‏محمد کاظم آخوند خراسان، کفایة الأصول (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430)، ج 1، 139.
[3]. ‏محمد الروحان، منتق الأصول (قم: دفتر آيت اله سيد محمد حسين روحان، 1413)، ج 1، 415-413.

[4]. حاشية كتاب فرائد الاصول : ٢١.
[5]. بل بهذا البيان يدّع ورود محذور الدور ف مقام الجعل ايضا ؛ لأن المأمور به هو الفعل بداع الأمر ، فلا بدّ من فرض وجود

شخص الأمر ف مقام الجعل ، فيلزم وجود شخص الأمر قبل وجوده.
ويندفع : بأن اللازم ـ ف مقام الحم بشء ـ إذا كان معلقا عل شء فرض وجوده فرضا مطابقا للواقع ، إلا أنّ فرض وجوده

هذا لا يستلزم وجوده فعلا ، بل يمن فرض وجوده الاستقبال أيضا ، ونتيجة فرض وجود شخص الأمر ليس وجود الشء قبل
وجوده ، بل وجوده التقديري قبل وجوده الحقيق ، وهذا غير وجود الشء قبل وجوده ليلزم تقدم الشء عل نفسه. ( منه عف عنه

.(
[6]. قولنا : ( فلا ينبعث القدرة .. الخ ).

نعم لا ينبعث بلا واسطة ، واما مع الواسطة فلا ، وذلك لأن ذات الحصة معلومة لقصد الأمر فترشح الأمر الغيري إليه ، مع انه لا
قدرة عل هذه المقدمة المنحصرة إلا من قبل الأمر ، فيتوقف الأمر عل القدرة عل متعلّقه بواسطة المقدمة المنحصرة، توقّف

المشروط عل شرطه ، ويتوقف القدرة عل المقدمة عل الأمر بذيها توقّف المسبب عل سببه ، والجواب ما ف الحاشية الآتية (
منه عف عنه ).

[7]. التعليقة : ١٦٧ ، عند قوله : ولا يخف عليك.
[8]. ف التعليقة الآتية : ١٦٩.

[9]. ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 328-325.



منابع
‐ ‏آخوند خراسان، محمد کاظم‏. کفایة الأصول. 3 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.

‐ ‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.
.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول. 7 ج. قم: دفتر آيت ال محمد‏. منتق ،‏الروحان ‐


