
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۲۹ مهر ۱۴۰۳

تعبدی و توصل
جلسه 16 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
ی از مقدّمات که در بحث تعبدی و توصل مطرح است راجع به این است که آیا این تقسیم مربوط به واجب است یا وجوب.

ظاهر کلام آخوند این است که تعبدی و توصل را قید وجوب گرفته است. محقّق اصفهان در نقد کلام ایشان مفرماید تعبدی و
توصل در غرضِ مربوط به واجب دخیل مباشند و الا غرضِ مربوط به وجوب فقط ایجاد داع در نفس مخاطب است و لا

غیر. آیت اله وحید از این اشال محقّق اصفهان جواب داده است که مورد نقد و بررس قرار گرفت. بنابراین، از نظر محقّق
اصفهان لازم بود که بحث از تعبدی و توصل ذیل قیود ماده مطرح شود و نه قیود صیغه. البته این اشال ایشان در اینجا وارد

نیست؛ چرا که آخوند این بحث را بعد از اتمام مفاد صیغه آورده است، نه به این عنوان که اطلاق صیغه منشأ برای توصلیت
باشد. بعد از این به تعریف قدماء از تعبدی و توصل پرداختیم و آن را مورد نقد قرار دادیم.

لدی و توصنسبتِ میان اصطلاحات مختلف در تعب
در تعریف تعبدی و توصل تعریف جامع وجود ندارد که این دو را از هم کاملا متمایز سازد. قبلا گفتیم که تعریف شیخ به همان
تعریف قدماء بازمگردد، اما اینه بوییم توصل آنست که قصد قربت در آن معتبر نیست و تعبدی آنست که قصد قربت در آن

معتبر است، چنین تعریف نمتواند تمام ملاک این دو را به دست دهد. لذا بعض از اصولیان فرقهای دیری بین تعبدی و
توصل گذاشتهاند.

کلام محقّق خوئ
محقّق خوئ بر اساس فرقهای که بین این دو ذکر شد، فرمود بالاخره دو اصطلاح در توصل و به تبع آن در تعبدی وجود دارد.

ی همان اصطلاح مشهور است که توصل را به معنای آنچه که قصد قربت در آن معتبر نیست تعریف کردهاند و دیری
اصطلاح دوم است که توصل را معنا کرده است به آنچه که مباشرت در آن معتبر نیست و اختیار در آن معتبر نیست و لازم

نیست که به فعل مباح انجام شود.

رسد به دنبال بیان این است که مانع یچیست؟[1] ایشان به نظر م به دنبال چه مطلب حال سوال این است که محقّق خوئ
توهم شود که مگوید اگر قصد قربت در فعل معتبر بود به این معناست که حتماً مباشرت هم در آن شرط است، یا اینه حتماً
باید از روی اختیار از ملّف صادر شود و یا اینه حتماً مستلزم این است که با ی فعل مباح امتثال شود. ایشان مفرماید
ملازمهای در اینجا وجود ندارد. ممن است در موری، قصد قربت معتبر باشد ول فعل مباشری شرط نباشد. در این رابطه،

محقّق خوئ موارد متعدّدی را ذکر مکنند و به نقض این ملازمه مپردازند. ایشان مفرماید:

ثم ان القسم الأول من الواجب التوصل بالمعن الثان قد يجتمع مع الواجب التعبدي بالمعن الأول ‐ و هو ما يعتبر فيه قصد
القربة ‐ ف عدة موارد: منها الزكاة فانها رغم كونها واجبة تعبدية يعتبر فيها قصد القربة و الامتثال تسقط عن ذمة الملف بفعل

ال و ان نسب إلالغير سواء أ كان بالاستنابة أم كان بالتبرع إذا كان مع الاذن، و أما لو كان بدونه فالسقوط لا يخلو عن إش

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


جماعة. و منها الصلوات الواجبة عل ول الميت، فانها تسقط عن ذمته بإتيان غيره كان بالاستنابة أم كان بالتبرع رغم كونها
واجبات تعبدية. و منها صلاة الميت فانها تسقط عن ذمة الملف بفعل الصب المميز نائبا كان أم متبرعا، كما ذهب إليه جماعة
منهم السيد (قده) ف العروة و قرره عل ذلك أصحاب الحواش. و منها الحج، فانه واجب عل المستطيع و لم يسقط بعجزه عن

القيام بأعماله اما من ناحية ابتلائه بمرض لا يرج زواله و اما من ناحية كهولته و شيخوخته، و لن مع ذلك يسقط عنه بقيام غيره
به رغم كونه واجباً تعبدياً و منها غير ذلك.

فالنتيجة ه انه لا ملازمة بين كون الواجب تعبدياً و عدم سقوطه بفعل الغير، فان هذه الواجبات بأجمعها واجبات تعبدية فمع ذلك
تسقط بفعل الغير.

و من هنا يظهر ان النسبة بين هذا القسم من الواجب التوصل و بين الواجب التعبدي بالمعن الأول عموم و خصوص من وجه،
حيث ينفر الأول عن الثان بمثل تطهير الثياب من الخبث و ما شاكله، فانه يسقط عن الملف بقيام غيره به، و لا يعتبر فيه قصد

القربة و ينفرد الثان عن الأول بمثل الصلوات اليومية و صيام شهر رمضان و ما شاكلها، فانها واجبات تعبدية لا تسقط عن
الملف بقيام غيره بها. و يلتقيان ف الموارد المتقدمة.

كما ان النسبة بينه و بين الواجب التوصل بالمعن الأول عموم و خصوص من وجه، حيث يمتاز الأول عن الثان بمثل وجوب
رد السلام، فانه واجب توصل لا يعتبر فيه قصد القربة، و لن يعتبر فيه قيد المباشرة من نفس المسلم عليه، و لا يسقط بقيام

غيره به. و من هذا القبيل وجوب تحنيط الميت، حيث قد ذكرنا ف بحث الفقه انه لا يسقط عن البالغ بقيام الصب المميز به. و
يمتاز الثان عن الأول بالموارد المتقدمة، حيث انها واجبات تعبدية يعتبر فيها قصد القربة، و مع ذلك تسقط بفعل الغير. و يلتقيان

ف موارد كثيرة كوجوب إزالة النجاسة و ما شاكلها، فانها واجبة توصلية بالمعن الأول و الثان فلا يعتبر فيها قصد القربة، و
تسقط بقيام الغير بها كالصب و نحوه كما تسقط فيما إذا تحققت بغير التفات و اختيار، بل و لو ف ضمن فرد محرم.

و أما النسبة بين الواجب التعبدي بالمعن الأول و الواجب التعبدي بالمعن الثان أيضاً عموم من وجه، حيث يفترق الأول عن
الثان بالواجبات التعبدية الت لا يعتبر فيها قيد المباشرة من نفس الملف كالأمثلة الت تقدمت فانها واجبات تعبدية بالمعن الأول
دون المعن الثان. و يفترق الثان عن الأول بمثل وجوب رد السلام و نحوه، فانه واجب تعبدي بالمعن الثان حيث يعتبر فيه قيد

المباشرة دون المعن الأول حيث لا يعتبر فيه قصد القربة و يلتقيان ف كثير من الموارد كالصلوات اليومية و نحوها.[2]

مصداق اول از توصل به معنای دوم – یعن عدم اعتبار مباشرت، اختیار و اتیان به فعل مباح – گاه با تعبدی به معنای اول –
یعن اعتبار قصد قربت – جمع مشود، مثل زکات که قصد قربت در آن معتبر است، اما اگر دیری إستنابةً یا تبرعاً زکات را
اداء کند، از ذمهی ملّف ساقط خواهد شد، اگرچه این تبرع نیاز به اذن دارد. مثال دوم نمازهای قضای میت مباشد که بر ولد

اکبر واجب است. اتیان این نماز باید با قصد قربت صورت گیرد، اما اگر ولد اکبر نخواند و دیری تبرعاً به جا آورد تلیف
ساقط خواهد شد. مثال سوم نماز بر میت است که اگر صب ممیز آن را به جا آورد، امتثال شده است با اینه قصد قربت در

آن معتبر است. مثال چهارم مسئلهی حج است. اگر کس عاجز از رفتن به حج باشد و در انجام مناس حج نائب بیرد، با
اینه قصد قربت در آن معتبر است، ول مباشرت در آن شرط نیست.

بنابراین، محقّق خوئ به دنبال این مطلب است که توهم نشود اگر در چیزی قصد قربت معتبر بود از آن جهت که ملّف باید
قصد کند پس ملازمه دارد با اینه فعل باید بالمباشرة اتیان شود. هیچ ملازمهای در بین نیست و ممن است چیزی تعبدی به

معنای اول باشد ول توصل به معنای دوم باشد. پس نسبت میان معنای اول از تعبدی و معنای دوم از توصل عموم و
خصوص من وجه است. موردی که توصل به معنای دوم است و تعبدی به معنای اول نیست مثل تطهیر لباس از خبث که به

فعل غیر ساقط مشود در حالیه قصد قربت در آن شرط نیست. عس آن مثل صلوات یومیه که قصد قربت در آن معتبر



است و مباشرت هم لازم است. مادهی اجتماع این دو همان چهار مثال پیشین است که توضیح داده شد.

محقّق خوئ، سپس، مفرماید بین توصل به معنای اول و توصل به معنای دوم نیز عموم و خصوص من وجه است. موردی
که در آن مباشرت شرط است ول قصد قربت معتبر نیست مثل رد سلام. عس آن همان چهار مثال است که توضیح آن

در موارد زیادی با هم تلاق لقصد قربت شرط است. اما این دو معنا از توص گذشت. در آن موارد مباشرت شرط نیست ول
مکنند، مثل وجوب ازالهی نجاست که نه مباشرت در آن شرط است و نه قصد قربت. اما موردی وجود ندارد که توصل به

معنای اول باشد یعن قصد قربت در آن شرط نباشد ول تعبدی به معنای دوم باشد یعن مباشرت در آن شرط باشد.

غرض آنه نتهی اصل در این بحث نف هرگونه ملازمه میان این دو معنا از توصل و تعبدی است و نسبت این دو معنا،
تساوی نیست. در اینصورت وقت وارد اصل بحث شدیم، اگر قائل به ملازمهی میان این دو معنا شدیم، دیر لازم نیست بحث را

در دو مقام مطرح کنیم. لن اگر گفتیم که ملازمهای در بین نیست – همانطور که از امثلهی سابق معلوم شد – در اینصورت
باید در دو مقام بحث را دنبال کنیم:

1-    اگر ش کردیم در توصلیت و تعبدیت به معنای اول، یعن اصل وجوب مسلّم است ول نمدانیم که آیا قصد قربت معتبر
است یا نه، در اینصورت مقتضای اصل لفظ و اصل عمل چیست؟

2-   اگر ش کردیم در توصلیت و تعبدیت به معنای دوم، یعن اصل وجوب مسلّم است ول نمدانیم که آیا مباشرت هم شرط
است یا نه، مثل امر به معروف و نه از منر، در اینصورت مقتضای اصل لفظ و عمل چیست؟

از آنجا که ما این ملازمه را قبول نداریم پس در دو مقام بحث را پییری خواهیم کرد. دو گونه توصل و تعبدی داریم و دو ملاک
برای این دو مطرح است و لذا دو بحث باید مطرح شود.

مسالهی اول: ف التعبدي و التوصل بالمعن المشهور
مشهور اصولیان و مرحوم آخوند در تحریر محل نزاع مفرمایند اگر در تعبدیت و توصلیت واجب ش کردیم، به این معنا که

نمدانیم آیا قصد قربت در آن شرط است یا خیر، مقتضای اصل چیست.

امتناع اخذ قصد قربت به معنای قصد امتثال امر
قصد قربت وجوه دارد. یبار قصد قربت به این معناست که فعل، حسن است. معنای دیر قصد قربت این است که فعل

دارای مصلحت است. معنای سوم برای قصد قربت این است که مولا به وسیلهی این فعل، اهلیت برای عبادة دارد. هیچ کدام از
این معان فعلا محل بحث نیست و آنچه محل بحث است قصد قربت به معنای قصد امتثال امر است، یعن ملّف فعل را به
قصد امتثال امری که به آن فعل تعلّق گرفته است اتیان کند تا با این فعل به خدا تقرب پیدا کند و بوید این فعل را به قصد

تواند قصد امر را در متعلّق این امر اخذ کند و به آن متعلّقامتثال همین امر اتیان کرده است. حال بحث این است که آیا مولا م
مقیده امر کند، تا در صورت اطلاق و عدم تقید متعلّق، به این اطلاق تمس کنیم و بوییم مقتضای اطلاق عبارت از توصلیت

است؟

مشهور معتقدند که چنین قیدی محال است که در متعلّق امر اخذ شود. اکثر معاصرین قائلند که این قید امتناع ندارد. اما
مشهور برای امتناع دلایل متعدّدی ذکر مکنند که بعض از این ادلّه استحالهی ذات را اثبات مکنند و بعض دیر استحالهی

بالغیر را. بیان دیری که بر تقسیم ادلّهی امتناع وجود دارد این است که ادلّه را به چهار قسم متوان تقسیم کرد: ادلّهی استحاله
در مقام تصور، ادلّهی استحاله در مقام انشاء، ادلّهی استحاله در مقام فعلیت و ادلّهی استحاله در مقام امتثال.



نظریهی مرحوم آخوند
مرحوم آخوند مفرماید:

أن التقرب المعتبر ف التعبدي إن كان بمعن قصد الامتثال و الإتيان بالواجب بداع أمره كان مما يعتبر ف الطاعة عقلا لا مما
أخذ ف نفس العبادة شرعا و ذلك لاستحالة أخذ ما لا ياد يتأت إلا من قبل الأمر بشء ف متعلق ذاك الأمر مطلقا شرطا أو شطرا

‐. فما لم تن نفس الصلاة متعلّقة للأمر لا ياد يمن إتيانها بقصد امتثال أمرها.[3]

ایشان معتقد است مراد از قصد الامر، قصد الامتثال است و چنین قیدی نمیتواند در متعلق تلیف اخذ گردد زیرا اعتبار چنین
قصدی، عقل است نه شرع. اگر مولا امر کرد و سپس ملّف بخواهد امتثال کند، عقل مگوید این فعل را به قصد اطاعت امر

انجام بده. پس قصد امر قید عقل است. در اینصورت شارع نمتواند این قید را در متعلّق امر خود اخذ کند. بعد ایشان برای
محذور. بعض آورد یا یشود آیا در وجه امتناع، مرحوم آخوند دو محذور م کند که باید بررسرا ذکر م امتناع وجه

معتقدند ایشان ی محذور در اینجا بیشتر ذکر نرده است که این مطلب نیاز به بررس دارد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. البته قبلا گفته شد که اصل این مطلب در کلام محقّق نائین وجود دارد.

[2]. ‏ابوالقاسم خوی، محاضرات ف أصول الفقه، محمد اسحاق فیاض (قم: دارالهادی، 1417)، ج 2، 141-140.
[3]. ‏محمد کاظم آخوند خراسان، کفایة الأصول (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430)، ج 1، 139.

منابع
‐      ‏آخوند خراسان، محمد کاظم‏. کفایة الأصول. 3 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.

‐      ‏خوی، ابوالقاسم‏. محاضرات ف أصول الفقه. محمد اسحاق فیاض. 5 ج. قم: دارالهادی، 1417.


