
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 2 »

در تاریخ ۰۵ آبان ۱۳۸۷

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 2
جلسه 12 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اعتبار تمام شرائط بیع در معاطات

بحث در این بود که آیا شرایط معتبر در متعاقدین و عوضین، در معاطات نیز جریان دارد یا خیر؟ بحث خیل مهم است و در
زمان ما نیز آثار فراوان دارد. مثل اینه آیا در معاطات، ربا و خیار جریان پیدا مکند یا نه؟ لذا بحث را باید بصورت عمیق و

دقیق دنبال کنیم. باید روی تمام فروض که در باب معاطات مطرح است بحث را عنوان کرد. فرض اول این بود که معاطات که
در آن طرفین قصد اباحه دارند، آیا شرایط که در بیع معتبر است در این معاطات هم معتبر است یا نه؟

فرق إباحه مطلق با ملیت در بیان امام(قده)

قبل از بررس کلام شیخ انصاری(اعل اله مقامه الشریف)، مناسب است به نتهای از در مرحوم امام(رض) اشاره کنیم. آن
اعتبار عقلای ت ییوید ملب ن است کسوجود دارد؟ مم ت فرقیبین اباحهی مطلق و مل ته این است که آیا اصلان

است، که عقلا اعتبار مکنند و مگویند این مال این شخص است و این مال این مال است. عقلاء در جای اعتبار مکنند که
آثار ملیت وجود داشته باشد. اگر گفتیم کس مال خودش را برای دیری به اباحه مطلقه، اباحه کرد، یعن حت تصرفات

متوقف بر مل هم متوانند انجام دهند.

پس در جای که تمام آثار ملیت وجود دارد، آیا بوییم عقلاء اعتبار ملیت نمکنند و فقط اعتبار اباحه است؟ و از طرف دیر،
اگر شخص تمام آثار را از خودش سلب کرد و در اختیار دیری قرار داد، بدین معناست که دیر برای این شخص اعتبار

ملیت نمشود.

در اباحه مطلق فرض این است که مال، در مل مال است و از مل او خارج نشده و تمام آثاری که برای ملیت مطلقه
وجود دارد، در اینجا که این مال برای شخص مباح شده است نیز وجود دارد. آناه فرمودهاند طبق این شبهه متوان گفت در

فقه چیزی بنام إباحه مطلقه نداریم. اباحه مطلقه بعبارة أخری؛ همان مل و تملی است. اگر چنین شد، أصلا در باب معاطات
این دو فرض از بین مرود و ی فرض مشود. چون مگوییم فرض اول جای است که متعاطیین قصد تملی دارند و فرض

دوم جای است که قصد إباحه دارند. اگر اباحه را به تملی برگردانیم، این دو فرض، ی مشود. 

خود ایشان فرمودهاند این مطلب مردود است. فرق اباحه مطلقه با مل در چند چیز است؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


فرق اول: 

این است که در جای که اباحه مکند، و لو اباحه مطلقه، تمام آثار ملیت بر آن بار است، اما خود مبیح، منعزل از تصرف
نیست، اگر خودش هم تصرف کند مانع ندارد.

فرق دوم (که این فرق دوم، خیل مطلب را روشن مکند): 

ی مال متواند مالش را برای ده نفر، به اباحه مطلقه، اباحه کند، مثلا بوید «هذا بیت، مباح لم بالاباحة المطلقة»، هر کدام
متواند در این خانه هر تصرف کند، اگر ی از آنها خانه را فروخت، او بر دیری مقدم مشود. اباحه مطلقه برای افراد متعدد
ممن است، اما ملیت برای افراد متعدد در زمان واحد ممن نیست. یعن مال نمتواند مالش را برای افراد متعدد در زمان

واحد تملی کند.

پس با این بیان ثابت شد که در فقه و عرف چیزی داریم که مل نیست اما تمام آثار مل بر آن بار است و آن همین اباحه
مطلقه است. چون عرض کردیم که اگر کس این را نپذیرد و بوید ما اینجا ی فرض بیشتر نداریم و آن قصد تملی است و

چیز دوم بنام اباحه نداریم، مرحوم شیخ(ره) فرمودند اگر طرفین قصد إباحه مطلقه کردند.

در اینه آیا در این معاطات که طرفین قصد اباحه کردند شرایط بیع معتبر است یا خیر، فرمودند اگر دلیل را «النّاس مسلّطون
عل أموالهم»؛ یعن حدیث سلطنت قرار دادیم، از این حدیث، نف شرطیت مشوک الشّرط را استفاده مکنیم. مثلا در بیع

نقدین (طلا به طلا) مگویند قبض، معتبر است، حال اگر کس به دیری طلا إباحه کرد، و معاطات در نقدین انجام داد، اگر
ش کردیم که تقابض در مجلس معتبر است یا نه، مگوییم حدیث «النّاس مسلّطون عل أموالهم» مگوید طلا مال شماست،

بر آن سلطنت دارید، متوانید این را به دیری اباحه کنید، دیری هم طلا مال خودش است، سلطنت دارد، به شما اباحه
مکند، خواه تقابض صورت گیرد، خواه نیرد. پس اگر دلیل را حدیث سلطنت قرار دادیم، نتیجه؛ نف شرطیت آن شرط است

که ش در اعتبار آن داریم.

اما اگر دلیل را سیره قرار دادیم، سیره ی دلیل غیر لفظ و دلیل لب است و در ادلّه لب باید به قدر متیقّن إکتفا شود. قدر
متیقّن؛ صورت استجماع شرایط است، یعن بوییم سیره قائم شده بر اینه بوییم اگر کس بتواند مالش را اباحه کند دیری هم

در مقابلش اباحه کند. قدر متیقنش جای است که همه شرایط بیع، در اینجا موجود باشد.

این خلاصه کلام مرحوم شیخ(قده) در کتاب ماسب است. اکنون به بررس مطالب مپردازیم که پیرامون این کلام بیان شده
است. فرض مسأله را خوب دقت کنید که در جای است که «طرفین قصد اباحه دارند». 

بررس دلالت حدیث سلطنت در کلام محقّقین

سه محقّق بزرگوار، یعن محقق نائین(ره) در منیة الطالب (ج1،ص163)، مرحوم امام(رض) در کتاب البیع (ج1،ص230) و
محقق خوئ(قده) در مصباح الفقاهه (ج2،ص187) بر این مطلب اتفاق دارند که أصلا حدیث سلطنت نظر به اسباب سلطنت

ندارد.

برای مرحوم شیخ(ره) این معنا مسلّم است که مفرمایند «النّاس مسلّطون عل أموالهم» تمام اسباب سلطنت را مشروع
مکند و شارع هر سبب که از اسباب سلطنت مال بر مالش باشد را مشروع مکند، ی سبب این است که بر دیری اباحه

کنند، این حدیث مگوید درست است. اما این سه بزرگوار مگویند حدیث سلطنت ناظر به مشروعیت اسباب نیست، بله



حدیث سلطنت بر این مطلب دلالت دارد که آن مواردی که سلطنت مال مشروعیت دارد، در آن موارد، مال اختیار دارد.

تعبیر محقق نائین(ره) این است که «أنّ قوله(ع) النّاس مسلّطون لیس ناظرا إل باب الأسباب و لا یدل عل مشرعیة صاحب
المال و تسلّطه عل الأحام‌»؛ این حدیث نظری به اسباب ندارد و نمگوید چه سبب مشروع و چه سبب غیر مشروع است.

تعبیر محقق خوئ(ره) این است که «فدلیل السلطنة لا یتفل بإثبات السلطنة للمال عل أی تصرف، سواء ثبتت مشروعیته مع
قطع النظر عن دلیل السلطنة أم لا»؛ دلیل سلطنت عهدهدار اثبات سلطنت برای مال نیست.

اگر از ایشان بپرسیم پس وظیفه حدیث سلطنت چیست؟ مفرمایند حدیث سلطنت مگوید مال در آن تصرفات که مشروعیت
آن تصرفات به ادله دیر ثابت شده است (مثل بیع، هبه، صلح، اجاره و ...)، در این دائره سلطنت دارد. سلطنت در دائره این

تصرفات؛ یعن مال محجور از تصرف نیست. بنا بر این معنا، روایت در مقام بیان این است که مال محجور از تصرف
نیست، اما دلالت بر اینه کدام تصرف مشروع است و کدام تصرف مشروع نیست، ندارد. علاوه بر اینه مگویند حدیث

سلطنت، ضعیف السند است و قابل اعتماد نیست. 

فرمایش امام(قده) در حدیث سلطنت

نته اضافهای که در فرمایش امام(ره) وجود دارد و در کلمات دیران نیست این است که ما در حدیث سلطنت این حرف را
؛ «فلا یحلکند. یل ما را حل مر داریم که مشنیست. دو حدیث دی زنیم که ناظر به اسباب نیست، اما دست ما خالم
لأحدٍ أن یتصرف ف مال غیره بغیر إذنه‌»، حدیث دیر؛ «لا یحل دم امرئٍ مسلم و لا ماله ا بطیبة نفسه‌»؛ که این دو حدیث

مشل ما را حل مکند. چرا که مفهوم حدیث اول این است که تمام الموضوع در جواز تصرف در مال دیری، اذن مال آن
است. پس اگر مال اجازه داد و گفت شما هر تصرف خواستید انجام دهید، مفهوم حدیث مگوید مانع ندارد.

و در حدیث دوم مگوید تمام الملاک در تصرف در مل دیران، طیب نفس مالش است. امام(ره) خیل روی تمام الملاک
تیه دارند، و مفرماید نه اینه این ی شرطش باشد، بله مفهوم قضیه این است که تمام الملاک این است. یعن وقت تمام

ملاک بود؛ مخواهد سایر شرایط باشد یا نباشد، تقابض در مجلس، توال بین ایجاب عمل و قبول عمل باشد یا نباشد، تصرف
جایز است. لذا ایشان وقت بر حدیث سلطنت آن اشال را مکند که محقق نائین(ره) و محقق خوئ(ره) هم دارند، مفرماید

راه برای ما مفتوح است، متوانیم از این راه وارد شویم. 

نقد استاد بر فرمایش محقق نائین(ره) و محقق خوئ(قده)

قبلا عرض کردیم که ما به تبع مرحوم شیخ(ره) مگوییم حدیث سلطنت مشرع هم هست. اینه شما مفرمایید حدیث سلطنت
ناظر به اسباب نیست، مطلب درست نیست. با توجه به ظاهر حدیث، حدیث سلطنت مگوید «الناس مسلّطون عل أموالهم»؛
ملاک این است که ی چیزی مال انسان است که انسان بر او مسلّط است، یعن أنحاء سلطنت را دارد، و نمگوید مردم بر آن
مواردی سلطنت دارند که سلطنتشان بر آن موارد مشروع است. این أصلا نیاز به تقدیر دارد. خوب دقت کنید؛ نتهای را عرض

کنم که در خیل از مباحث معاملات لازم مشود.

کسان مثل محقق نائین(ره) و محقّق خوئ(قده) گاه اوقات تعبیر دیری هم دارند؛ اینها که مگویند حدیث سلطنت مشرع
نیست، یعن حدیث مگوید «مسلّطون عل اموالهم لا عل أحام أموالهم»، مخواهند بویند اگر کس بوید حدیث سلطنت

مشرع است معنایش این است که حدیث سلطنت، سلطنت بر احام اموال را اثبات مکند. ما عرض مکنیم چنین لازمهای



ندارد. این حدیث ‐بر فرض صحت سندش و اگر هم سندش ضعیف باشد، منجبر به عمل فقهاست (طبق این مبنا که ما عمل
مشهور را جابر ضعف سند مدانیم)‐ مگوید اگر کس مال داشت، این شخص به هر نوع از انواع سلطنت عرف، مسلّط بر
مالش است، مخواهد در خانه نهدارد، مخواهد به کافر بدهد، مخواهد در زمان حیاتش تمام اموالش را به ی از اولادش

ببخشد، یا در زمان حیاتش تمام اموالش را وقف کند، بر تمام اینها مسلط است و مانع ندارد. این حدیث به خوب بر تمام اینها
دلالت دارد. 

در نتیجه به نظر ما فرمایش بزرگان مثل محقق نائین(ره) و محقق خوئ(رض) نیاز به تقدیر دارد و باید بوییم «الناس
مسلّطون» در آن مواردی که سلطنتشان مشروع است اصلا دیر نیازی به بیان نداشت. این که محقق خوئ(ره) اینطور معنا
توانگوید تو مکه م گوید. آن دلیلر هم ممحجور نیست. این را ادله دی وید مالفرمودند این در مقابل این است که ب
مال خودت را بفروش، یعن محجور از بیع نیست.آن دلیل که مگوید تو متوان هبه کن، یعن محجور از هبه نیست. آن

دلیل که مگوید متوان مالت را وقف کن، یعن تو محجور از وقف نیست. پس ادله دیر این را مگوید، دیر این دلیل چه
حم برای ما آورد؟

پس طبق بیان اینها؛ اولا نیاز به تقدیر داریم، ثانیاً مطلب جدیدی را نیاورده است. بعبارة أخری ادلهی دیر ی مگوید «یجوز
ل البیع و لست بمحجور عن البیع»، «یجوز ل الاجاره و لست بمحجور»، طبق بیان ایشان همه اینها ی کاسه شده «الناس

مسلّطون عل اموالهم»، چیزی اضافه نشده، در حال که روشن است که عرف از این «الناس مسلطون عل اموالهم» مطلب
جدیدی غیر از «احل اله الْبيع» و غیر از «الصلح جائز» مفهمد، مخواهد بوید شما هر نوع از انواع سلطنت را بر مالت

داری. 

نقد استاد بر فرمایش امام(رض)

ف فلأحدٍ أن یتصر دارد؟ در «فلا یحل ه چه فرقا مناقشهای هم بر اضافهای که امام(رض) داشتند عرض کنیم و آن اینام
لام؛ عین همان کلاملام التصرف مشروع باشد، ال تواند اذن دهد که قبلام ش هم جایگوییم مالمال غیره بغیر إذنه‌» ، م

که شما در حدیث سلطنت مگویید اینجا هم هست، مگوییم ظهور در این دارد، این مال، مال این شخص است، اینجا هم
مگوییم تمام الملاک این است که به اذن مال است. مگوییم اذن مال در جای است که مال بتواند اذن دهد. همان بیان

هم در اینجا مآید.

لذا به نظر ما اگر در حدیث سلطنت بوییم ناظر به اسباب نیست، اینجا هم باید بوییم ناظر به اسباب نیست و فرق بین اینها
(ره) را در مصباح الفقاهه این بخش ببینید. عبارتوجود ندارد. این درمورد حدیث سلطنت. اما مسأله سیره؛ کلام محقق خوئ

دارد که به نظر ما أصلا جمع بین متناقضین یا جمع بین دو مطلب است که به نظر ما قابلیت جمع ندارد.

این بحث را دنبال کنید، چون چه بسا بتوان خیل از مواردی که شبهه ربا دارد، را با اباحه در مقابله اباحه حل کرد. اگر گفتیم
شرایط بیع در اباحه در مقابله اباحه نمآید، شما متوانید ی میلیون پول را در مقابل ی میلیون و نیم پول اباحه کنید و هیچ

ربا هم لازم نمآید.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275



