
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۷ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/خیارات
جلسه 112 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«مسألة یسقط الرد و الأرش معاً بامور أحدها: العلم بالعیب قبل العقد بلا خلافٍ و لا إشال»

موارد سقوط ارش و رد

مرحوم شیخ(ره) فرمودهاند: مواردی که در باب خیار عیب رد و ارش هر دو ساقط مشود عبارتند از:

مورد اول: علم مشتری به عیب

مورد اول در جای است که مشتری علم به عیب داشته باشد، یعن کس که جنس یا ثمن معیب را تحویل گرفته، اگر علم به
عیب داشته باشد، این علم به عیب قبل از عقد، موجب سقوط رد و ارش هست.

ایشان فرموده: در این مسئله خلاف وجود ندارد و دو دلیل بر آن استدلال شده است.

دلیل اول این است که مورد و موضوع ادلهای که مثبت برای خیار هست، در مورد جهل است، اما در موردی که علم وجود
دارد، ادله نسبت به مورد علم ساکت است، و لذا چون آن ادله نسبت به مورد علم دلالت ندارد، در مورد علم به اصالة اللزوم

رجوع مکنیم.

دلیل دوم این است که به مفهوم صحیحهی زراره استدلال شده که باید این روایت را در تطبیق بخوانیم و مفهومش را هم بیان
کنیم.

بعد مرحوم شیخ(ره) فرموده: «و فیه نظر و إشال»، که وجه نظر شیخ را هم باید بیان مکنیم.

پس علاوه بر إجماع دو دلیل داریم بر اینه علم به عیب سبب سقوط رد و ارش هست، حال در این فرض که که علم به چنین
عیب دارد، که این عیب سبب برای خیار واقع نمشود، اگر خیار عیب را شرط کند، شیخ(ره) فرموده: این شرط فاسد و مفسد

برای عقد هم هست و علت فسادش هم این است که مخالف با شرع است.

وقت در شرع ثابت کردیم که با وجود علم به عیب، خیار عیب وجود ندارد، شرط خیار عیب در صورت علم به عیب، ی شرط
فاسد و مفسد برای عقد است، مر اینه مرادش مطلق خیار باشد، یعن قبل از عقد علم دارد به اینه این جنس معیوب است،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بعد مطلق خیار را شرط کند، که این دیر به خیار شرط منصرف مشود و اشال هم ندارد.

مورد دوم: در صورت تبری بایع از عیوب

مورد دوم از مواردی که ارش و رد با هم ساقط مشود، در جای است که بایع تبری از عیوب کند، یعن بایع به مشتری بوید:
اگر مبیع دارای عیب باشد، ذمهی من از این عیوب بری باشد.

شیخ(ره) فرموده: در اینجا ادعای إجماع شده است، لن قبل از إجماع دو دلیل هم وجود دارد؛

دلیل اول این است که همان طور که در اول خیار عیب بیان شد، اثبات خیار عیب از راه إطلاق عقد است، چون اطلاق عقد
اقتضای سلامت از عیب را دارد، حال اگر بایع تبری بجوید، این عقد دیر چنین اقتضای را ندارد.

دلیل دوم هم صحیحهی زراره است، مورد خیار عیب را در جای مآورد که بایع تبری از عیب نجسته باشد، اما اگر بایع تبری
از عیب پیدا کرده باشد، در اینجا دیر خیار عیب وجود ندارد.

و اجمال ی تفصیلعدم فرق بین تبر

،باشد و یا إجمالا ی تفصیلاکند که تبرنم که بیان کردیم، این دلیلها اطلاق دارد و فرق شیخ(ره) فرموده: بنا بر این دلیلهای
گاه به تفصیل عیوب محتمله را بیان مکند و مگوید: اگر فلان عیب و فلان عیب وجود داشته باشد، تبری مکنم که ذمهی

جویم، که فرقکه احتمال دارد در این مبیع باشد تبری م گوید: از هر عیببیان کرده و م إجمالا من مشغول نباشد، اما گاه
بین تبری تفصیل و اجمال وجود ندارد.

اما فرموده: در اینجا ابن ادریس(ره) در کتاب سرائر از بعض از فقهای امامیه حایت کرده است که تبری إجمال کاف نیست،
اگر بایع بخواهد تبری پیدا کند، تبری باید تبری تفصیل باشد و أقوال دیری هم در این زمینه هست که مرحوم شیخ(ره) بیان

کردهاند.

عدم فرق بین تبری از عیوب ظاهره و باطنه

همچنین فرق بین تبری از عیوب ظاهره و باطنه هم وجود ندارد، چون عرض کردیم که این ادله که مگوید: تبری از امور
مسقط برای رد است، إطلاق دارد و از آن استفاده مکنیم که در صورت که بایع تبری پیدا کرد، مقتض برای خیار وجود ندارد،

.نه نسبت به عیوب ظاهره و نه عیوب باطنه و نه غیر ذل

عدم فرق بین تبری از عیوب موجوده و متجدده

فرع دیر در اینجا این است که آیا تبری فقط نسبت به عیوب موجود در حال عقد صحیح است و یا نسبت به عیوب متجدد و
حادث بعد از عقد را هم سبب برای خیار است شامل مشود؟

قبلا خواندیم که اگر عیب بعد از عقد و قبل از قبض به وجود بیاید، شیخ(ره) فرمودهاند: همان طور که عیب موجود در حال عقد



سبب برای خیار است، این عیب جدید هم سبب مستقل برای خیار است، همچنین اگر بعد از قبض و در زمان خیار عیب به
وجود آمد، بایع ضامن این عیب هم هست و سببیت مستقل برای خیار دارد، حال بحث در این است که آیا تبری فقط نسبت به

آن عیوب است یا عیوب متجدد را هم شامل مشود؟

شیخ(ره) فرموده: فرق بین این دو قسم از عیوب نیست، منته دلیل که برای تبری از عیوب در حال عقد است، با دلیل که
برای تبری از عیوب متجدده وجود دارد، با هم فرق مکند.

دلیل صحة تبری از عیوب موجوده در حال عقد، همان صحیحهی زراره است که گفتیم: صحیحه زراره خیار عیب را در موردی
بیان مکند، که بایع نسبت به آن عیب موجود در حال عقد تبری پیدا نرده است، اما دلیل تبری از عیوب متجدده بعد از عقد،

دلیل «المؤمنون عند شروطهم» هست، که مگوید: چنین شرط صحیح است.

اشال و جواب علامه(ره) به تمس به دلیل شروط در این مسئله

مرحوم علامه(ره) در تذکره بعد از اینه آمده نسبت به تبری از عیوب مجدده به عموم «المؤمنون عند شروطهم» استدلال کرده،
ی اشال و جواب را بیان کرده و فرموده: اگر کس اشال کند که عیوب متجدد بعد از عقد، هنوز موجود نشده است، و لذا
تبری از آن عیوب، از مصادیق برائت مما لم یجب مشود، همان طور که إسقاط ما لم یجب و إسقاط ما لم یتحقق باطل است،

برائت ما لم یجب هم باطل است و بین إسقاط ما لم یجب و برائت ما لم یجب فرق نیست.

مرحوم علامه(ره) فرموده: اگر کس این اشال را به ما بند، در جواب مگوییم: آنچه که سبب برای خیار است، خود عقد
است، که الآن موجود است، بنابراین مقتض و سبب برای خیار عقد است، که الآن هم موجود است.

نقد و بررس کلام علامه(ره)

مرحوم شیخ(ره) به این جواب مرحوم علامه(ره) اشال کردهاند، ی اشالشان این است که در جواب، برخلاف فرض جواب
دادهاید، به دلیل اینه این خیاری که از عیوب متجدده به وجود مآید، سببش همان عیوب متجدده است، و لذا عقد سببیت برای

این خیار ندارد.

بعد ی اشال نقض هم بر مرحوم علامه(ره) وارد کردهاند که در خیار رؤیت، در اسقاط آن بعد از عقد و قبل از رؤیت فتوا
دادهاید که جایز نیست، پس در اینجا هم باید إسقاط و برائت از خیار نسبت به آن عیوب متجدد، قبل از آنه آن عیوب به وجود

بیاید جایز نباشد.

بعد مرحوم شیخ(ره) فرموده: به نظر ما فرق بین برائت از خیاری که سببش عیوب است و بین برائت از خیاری که سببش
رؤیت است نیست، لذا اگر در خیار رؤیت گفتیم: برائت قبل از رؤیت جایز نیست، در این عیوب هم، با اینه غرر در این خیار

عیوب متجدده اعظم از خیار رؤیت است، باید جایز نباشد، که با این بیان اشال به مرحوم علامه(ره) را تمام کردهاند.

تطبیق عبارت

«مسألة یسقط الرد و الأرش معاً بامور»، رد و ارش با هم به اموری ساقط مشود، «أحدها: العلم بالعیب قبل العقد بلا خلافٍ و لا



إشال»، ی از آن عیوب علم به عیب قبل از عقد است، که اگر مشتری قبل از عقد علم به عیب دارد، بلاخلاف و لا إشال همه
گفتهاند: این علم به عیب سبب سقوط رد و ارش مگردد، یعن در حقیقت علم به عیب سبب برای سقوط خیار است، بله برای

اینه اصلا از اول خیار به وجود نیامده است، لذا دیر رد و ارش هر دو ساقط مشود.

مرحوم شیخ(ره) دو دلیل بر این مطلب اقامه کرده و فرموده:  «لأنّ الخیار إنّما ثبت مع الجهل»، به دلیل اینه خیار در صورت
جهل است، یعن وقت که ادلهی خیار عیب را بررس مکنیم، مورد ادلهی خیار عیب صورت جهل است، اما در صورت که

علم باشد، دیر دلالت ندارد، و لذا در صورت علم باید سراغ اصالة اللزوم برویم.

آوریم که کسم (سؤال و پاسخ استاد): در صورت علم، درست است که اقدام بر ضرر هست، البته قاعده إقدام را در جای
خودش ضامن باشد، که اگر اقدام بر ضرری کرد، قاعدهی اقدام مگوید: در اینجا دیر لاضرر شاملش نمشود، یعن قاعده
إقدام موجب مشود که در جای که خود انسان اقدام مکند، قاعدهی لاضرر جریان پیدا نند، اما در اینجا برای خیار عیب،

اگر از راه قاعده لاضرر وارد شویم، این را متوانیم در مقابلش بیاوریم و حرف خوب هم هست.

«و قد یستدل بمفهوم صحیحة زرارة المتقدّمة»، گاه هم به مفهوم صحیحه زراره استدلال مشود که در روایت زراره آمده بود
عیب مخصوص یا عوار، که ی هر مردی که چیزی را بخرد و در آن عیب ،«اروع وا یبع بِه ى شَیئاً واشْتَر لجا ریمکه «ا

است باشد، «و لَم یتَبرا الَیه»، و از آن عیب برائت پیدا نند، «و لَم یتَبین لَه»، برای آن شخص هم بیان نشود، «فَاحدَث فیه بعدَ
نَّها كَ الدَّاءبِذَل وارِ اوكَ الْعبِذَل ملع ه قبض کرد، اگر عیب جدید به وجود آمد و یا تصرف کرد، «ثُمشَیئاً»، بعد از آن هضا قَبم

یمض علَیه الْبیع و یرد علَیه ال اخره».

به مفهوم این روایت، «و لَم یتَبین لَه»، استدلال کردهاند، که مفهومش این است که اگر یتبین له دیر خیاری وجود ندارد و دیر
حق را رد کردن و یا ارش گرفتن ندارد.

شیخ(ره) فرموده: «و فیه نظر.»، در این استدلال نظر و اشال است، بعض گفتهاند: وجه نظر این است که استدلال به مفهوم
این روایت، استدلال به مفهوم وصف است، در حال که مفهوم وصف حجیت ندارد.

در جواب اینها باید گفت که: مراد شیخ(ره) از این فیه نظر این نیست، که این استدلال به مفهوم وصف است، چون در این
روایت، وصف بعد از «أی» آمده، که وصف بعد از أی به منزله شرط مشود، و لذا استدلال به مفهوم این روایت، استدلال به

مفهوم شرط است و از این نظر که بوییم: مفهوم وصف است، حرف درست نیست.

دَثحکه «فَا ال شیخ(ره) این است که اگر برای مشتری عیب بیان نشود، در صورتمرحوم شهیدی(ره) در حاشیه فرموده: اش
شود، دلالته اصل خیار ساقط میرد، اما نسبت به اینتواند ارش بد ندارد و مر حق رشَیئاً»، در اینجا دی هضا قَبدَ معب یهف
ندارد و در «و لَم یتَبین لَه»، هم اگر تبین کنند، باز هم مورد روایت در جای است که «فَاحدَث فیه بعدَ ما قَبضه شَیئاً»، که بیاید

شیئ را احداث کند، لذا این مورد به درد نمخورد و مخواهیم بوییم: در جای که برای مشتری معلوم باشد، ولو اینه «لم
یحدث فیه شیئا»، اینجا به طور کل خیار ندارد، البته بیان شهیدی(ره) در اینجا خیل مغلق است.

«و حیث لا یون العیب المعلوم سبباً لخیارٍ»، وقت که این عیب معلوم سبب خیار نشد، «فلو اشترط العالم ثبوت خیار العیب»،
اگر عالم، یعن عالم به عیب شرط ثبوت خیار عیب بند، «مریداً به الخیار الخاص الذی له أحام خاصةٌ»، و از آن خیار

خاص را اراده کند، که احام خاص هم دارد، یعن همین خیار عیب متعارف را اراده کند، «فسد الشرط و أفسد»، هم شرط
فاسد است و عقد هم باطل مشود، «لونه مخالفاً للشرع.»، برای اینه مخالفت با شرع دارد، شرع مگوید: در چنین موردی



خیار نمآید، در حال که با شرط خواسته بوید: چنین موردی خیار دارد.

«و لو أراد به مجرد الخیار»، اما اگر خیار عیب را به خصوص اراده نند، بله مجرد خیار را اراده کند، «كان من خیار الشرط
و لحقه أحامه»، این خیار شرط مشود و احام خیار شرط را هم دارد، «لا أحام خیار العیب.»، و دیر احام خیار عیب را

ندارد.

«الثان: تبری البائع عن العیوب إجماعاً ف الجملة»، اگر بایع از عیوب تبری پیدا کند، به إجماع فقهاء این تبری مسقط رد و
قبول ندارند، مثلا از مواردش را برخ کنیم که بعضالجمله» در مقابل آن تفاسیری است که بعداً بیان م ارش است، حال «ف
تبری إجمال را بعض قبول ندارند، «عل الظاهر المصرح به ف مح الخلاف و الغنیة و نسبه ف التذكرة إل علمائنا أجمع»،

به ظاهری که تصریح شده به آن در مح از خلاف و غنیه و در تذکره این را که تبری مسقط رد و ارش است، در تذکره به
علماء ما تماماً  نسبه داده است.

«و الأصل ف الحم قبل الإجماع»، حال دلیل این حم، که اگر بایع در حین عقد تبری جست، این تبری مسقط رد و ارش است،
قبل از اجماع، که ی از ادله إجماع است، که این إجماع هم مدرک است، «مضافاً إل ما ف التذكرة: من أنّ الخیار إنّما یثبت
لاقتضاء مطلق العقد السلامة»، علامه(ره) این گونه استدلال کرده که خیار تنها به این دلیل ثابت مشود که مطلق عقد إقتضای

سلامت را دارد، «فإذا صرح البائع بالبراءة فقد ارتفع»، وقت که بایع به برائت تصریح کرد، دیر این عقد إقتضای سلامت را
ندارد، «الإطلاق صحیحة زرارة المتقدّمة و ماتبة جعفر ابن عیس الآتیة»، حال مضافاً به این استدلال صحیحه زراره از امام

باقر(علیه السلام) که خواندیم که مفهومش این بود که اگر تبری جست، در این صورت خیار عیب وجود ندارد و ماتبهی جعفر
که از آن استفاده مشود تبری سبب سقوط رد و ارش است.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) همان اشال که به مفهوم «ولم یتبین له» گرفتهاند، در اینجا هم وارد مشود، منته مرحوم
شهیدی(ره) باز این را هم جواب داده که بین اینجا و آنجا ی فرق وجود دارد، که خودتان فرقش را مراجعه بفرمایید.

،اتبه جعفر، مانند معقد اجماع محو مقتضای إطلاق صحیحه زراره و م ،«إطلاقهما كمعقد الإجماع المح و مقتض»
«عدم الفرق بین التبری تفصیً و إجما»، این است که بین تبری تفصیل و إجمال فرق نیست، «و لا بین العیوب الظاهرة و
الباطنة»، و بین تبری از عیوب ظاهر و مخف هم فرق نیست، «لاشتراك الل ف عدم المقتض للخیار مع البراءة.»، وقت که

بایع تبری جست، دیر مقتض برای خیار عیب وجود ندارد.

«خلافاً للمح ف السرائر عن بعض أصحابنا»، به خلاف مح در سرائر از بعض از فقهای ما، «من عدم كفایة التبری
إجما»، که گفتهاند: تبری إجمال کاف نیست.

نسبت داده، «بل إل افرا به إس ی إجمالعلامه(ره) در مختلف این عدم کفایت تبر ،«افالإس و عن المختلف نسبته إل»
صریح آخر كلام القاض المح ف المختلف»، بله در مختلف در تصریح دیری در عبارت قاض که حایت کرده، این فتوا

نسبت داده شده است.

شیخ(ره) فرموده: «مع أنّ المح عن كامل القاض موافقة المشهور»، در حایه آنچه از کامل قاض حایت شده موافق با
مشهور است، همان طور که مشهور گفتهاند: بین تبری تفصیل و إجمال فرق نیست، در اینجا هم فرق وجود ندارد.

«و ف الدروس نسب المشهور إل أشهر القولین»، شهید(ره) در دروس قول مشهور را به اشهر دو قول نسبت داده و گفته: این



قول أشهر است، که در لمعه خواندهاید که گاه اوقات مگویند: این قول أشهر است، بل المشهور، که مشهور از أشهر قویتر
است، در مقابل مشهور شازّ است، مثلا صد نفر ی حرف را بزنند، که اگر در مقابلش پنج نفر حرف دیری زدند، آن صد نفر

مشود مشهور و پنج نفر شازّ مشود، اما أشهر در مقابلش مشهور است.

«ثم إنّ ظاهر الأدلّة هو التبری من العیوب الموجودة حال العقد»، ظاهر ادله تبری از عیوب موجود در حال عقد است، «و أما
التبری من العیوب المتجدّدة الموجبة للخیار»، اما تبری از عیوب متجددی که موجب خیار عیوب متجدد یا حادث مشود، که

دو دسته هستند؛ اما بعض از عیوب حادث، که بعد از عقد و قبض و بعد زمان خیار حادث شود، این عیب موجب خیار
نمشود، اما عیب که بعد از عقد و قبل از قبض و یا بعد از عقد و قبض، اما در زمان خیار مشتری به وجود آید، ولو عیب

حادث است و در حین عقد هم نبوده است، اما این عیب سببیت مستقل برای خیار دارد.

منته دلیل تبری در این عیوب چیست؟ «فیدل عل صحته و سقوط الخیار به عموم «المؤمنون عند شروطهم»»، بر صحت
سقوط این خیار به سبب تبری عموم «المؤمنون عند شروطهم» دلالت مکند.

«قال ف التذكرة بعد الاستدلال بعموم «المؤمنون»»، در تذکره بعد از استدلال به عموم «المؤمنون» ی اشال و جواب را
مطرح کرده و فرموده: «لا یقال: إنّ التبری مما لم یوجد یستدع البراءة مما لم یجب»، نویید که: این برائت ما لم یجب مشود،

که عقلا صحیح نیست، چون هنوز ذمهای مشغول نشده، و لذا اگر الآن به شما بویم: ذمهی شما که به من بدهار نیست، اما
اگر در آینده هم ذمهی شما مشغول شد، الآن ذمهی شما را بری مکنم، این معقول نیست و ذمهای که مشغول نیست، برائت از

آن معقول نیست.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) اشال از ی وادی است، همان اشال که در إسقاط ما لم یجب است، که مگوییم: چیزی که
هنوز واجب نشده و ذمهای که مشغول نشده، پس چه چیزی را مخواهید إسقاط کنید، همان اشال در اینجا هم وجود دارد، بین
إسقاط ما لم یجب و برائت ما لم یجب تنها این فرق وجود دارد، که در إسقاط ما لم یجب، عنوان تبری و برائت مگوید: اگر هم
عیب باشد، تبری پیدا مکنم، اما در إسقاط ما لم یجب یقین دارم که چیزی به وجود مآید و ذمهای مشغول مشود، منته قبل

از آنه واجب شود و یا تحقق پیدا کند، که گفتیم: اینها هم دو عنوان است و فرقش را هم مفصل گفتیم، اما باز ملاک ی چیز
است.

بعد علامه(ره) از این اشال جواب داده و فرموده: «لأنّا نقول: التبری إنّما هو من الخیار الثابت بمقتض العقد، لا من العیب،
انته.»، تبری از خیاری است که به مقتضای عقد ثابت شده است و نه از آن عیب که بعداً حادث مشود.

شیخ(ره) دو اشال بر علامه(ره) کرده و فرموده: «أقول: المفروض أنّ الخیار لا یحدث إ بسبب حدوث العیب»، مفروض این
است که خیار حادث نمشود، مر به سبب حدوث عیب، «و العقد لیس سبباً لهذا الخیار»، عقد هم سبب برای این خیار

نیست، و لذا شیخ(ره) قبلا فرموده بودند که: این عیوب متحقق و حادث بعد از عقد، خودش ی سببیت مستقله دارد.

«فإسناد البراءة إل الخیار لا ینفع»، اینه خواهد از آن خیاری که هنوز سببش نیامده بریء شود، صحیح نیست، «و قد
اعترف(قدّس سره) ف بعض كلماته بعدم جواز إسقاط خیار الرؤیة بعد العقد و قبل الرؤیة»، یعن علامه(ره) هم در بعض از

کلماتش به عدم جواز إسقاط خیار رؤیت بعد از عقد و قبل از رؤیت اعتراف کرده است.

شیخ(ره) خواسته نقض کند که شما إسقاط خیار رؤیت بعد از عقد و قبل از رؤیت را جایز نمدانید، لذا در اینجا هم باید برائت
از آن عیوب را که بعداً به وجود مآید جایز ندانید.



بعد فرموده: «نعم، ذكر ف التذكرة جواز اشتراط نف خیار الرؤیة ف العقد»، بله در تذکره جواز إشتراط نف خیار رؤیت در متن
عقد را ذکر کرده، که إشتراط نف خیار رؤیت در عقد جایز است، «لنّه مخالف لسائر كلماته و كلمات غیره كالشهید و المحقّق

الثان»، البته این کلام علامه(ره) با سایر کلمات ایشان مخالف است و با کلمات غیر ایشان مثل شهید و محقق ثان(قدس
سرهما) هم مخالف است.

«و بالجملة، فلا فرق بین البراءة من خیار العیوب و البراءة من خیار الرؤیة»، خلاصه اشال این شد که بین برائت از عیوب در
خیار خیار و بین برائت در خیار رؤیت فرق نیست، یعن جناب علامه(ره) اگر برائت از خیار رؤیت را مگویید که: درست

نیست، برائت از عیوب هم نباید درست باشد.

«بل الغرر ف الأول أعظم»، بله غرری که از آن عیوب متحقق بعداً به وجود مآید اعظم است، «إ أنّه لما قام النص و الإجماع
عل صحة التبری من العیوب الموجودة»، اما چون نص و إجماع داریم بر اینه تبری از عیوب موجود صحیح است، «فلا

مناص عن التزام صحته.»، چارهای نداریم که بوییم: نسبت به عیوب موجود تبری صحیح است.

«مع إمان الفرق بین العیوب و الصفات المشترطة ف العین الغائبة»، شیخ(ره) با این «مع إمان» خواسته کم به مرحوم
علامه(ره) بند، که ممن است که بین عیوب و بین آن صفات مشترط در عین غائب که سبب برای خیار رؤیت مشود فرق

بذاشته و بوییم: «باندفاع الغرر ف الأول بالاعتماد عل أصالة السلامة»، غرر در اول به سبب اعتماد بر اصالة السلامه مندفع
مشود، «فلا یقدح عدم التزام البائعبعدمها»، لذا اینه بایع به عدم سلامت ملتزم شود ضرر نمرساند، «بخلاف الثان»، به

خلاف دوم که در باب خیار رؤیت بود، که در خیار رؤیت نظیر این بیان را شیخ(ره) هم قبلا داشتهاند که بایع ملتزم شده است
به اینه مبیع را مدهم که این اوصاف را داشته باشد، که اگر بخواهد خیار رؤیت را اسقاط کند، معنایش عدم إلتزام به آن

چیزی است که به آن التزام پیدا کرده است.

«فإنّ الغرر لا یندفع فیه إ بالتزام البائع بوجودها»، برای اینه غرر در آن دفع نمشود، مر به اینه بایع به وجود این اوصاف
ملتزم شود، «فإذا لم یلتزم بها لزم الغرر.»، لذا اگر بخواهد به این اوصاف ملتزم نشود، غرر به وجود مآید، بله این عدم التزام

ملازم با غرر است، که متوانیم ی چنین فرق را بیان کنیم.

«و أما البراءة عن العیوب المتجدّدة»، اما در برائت از عیوب متجدد، «فلا یلزم من اشتراطها غرر ف البیع»، اگر برائت از آن
عیوب متجدد را شرط کرد، غرری در بیع به وجود نمآید، «حتّ یحتاج إل دفع الغرر بأصالة عدمها»، تا اینه برای دفع غرر به
اصالت عدم این عیوب احتیاج شویم، «لأنّها غیر موجودة بالفعل ف المبیع حتّ یوجب جهالةً.»، برای اینه این عیوب به الفعل

در مبیع نیستند، تا اینه سبب جهالت شوند.

پس بین برائت از عیوب متجدده و بین این صفات مشترطه در خیار رؤیت فرق وجود دارد، در خیار رؤیت اگر بخواهد نف کند
و یا سقوط خیار را شرط کند، این مستلزم ضرر و غرر است، اما در این عیوب متجدد مستلزم غرر نیست.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


